

کیا تم نے اُس شخص کو دیکھا جس نے اپنی خواہش  
کو اپنا معبود بنار کھا ہے اور اللہ نے اُس کے علم کے  
باوجود اُسے گمراہی میں ڈال دیا۔،“ (الجاثیہ: ۲۳)

# عامدی مذہب کیا ہے؟

جاوید احمد عامدی کے گمراہ کن عقائد و نظریات کا علمی جائزہ



پروفیسر مولانا محمد ریق العالی  
منظّر

أَفَرَأَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهًا هَوَاهُ وَأَضَلَّهُ اللَّهُ عَلَى عِلْمٍ

# عامدی مذہب کیا ہے؟

تصنیف

پروفیسر مولانا محمد رفیق

مکتبہ قرآنیۃ الامویۃ



جملہ حقوق بحق ناشر محفوظ ہیں

نام کتاب : عاملی مذہب کیا ہے؟

تصنیف : پروفیسر مولانا محمد رفیق

ناشر : مکتبہ قرآنیت، یوسف مارکیٹ، غزنی شریٹ،  
اردو بازار لاہور۔ پاکستان

فون: 0333-4399812  
موباں: 0321-7724032

اہتمام : حافظ تحقیق الدین

سال اشاعت : جولائی 2007ء

قیمت : 220/-

## ملنے کے پتے

- مکتبہ قرآنیات، یوسف مارکیٹ، غزنی شریٹ، اردو بازار لاہور
- 1۔ کتاب سرائے، الحمد مارکیٹ، غزنی شریٹ، اردو بازار لاہور
- 2۔ کتب خانہ رشیدیہ، راجہ بازار، راولپنڈی



وَمَا أَتَكُمُ الرَّسُولُ فَخُلُوٌّ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَإِنْ تَهُوَا

[الحشر: 59]

”رسول جو کچھ تمہیں دے، لے لو اور جس چیز سے  
روکے اُس سے رُک جاؤ۔“





وَمَنْ يُشَارِقُ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدُى  
وَيَتَبَعُ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُولِهِ مَا تَوَلَّ وَنُصْلِهِ جَهَنَّمُ  
وَسَاءَتْ مَصِيرًا<sup>(١٥)</sup> [النساء: ٤: ١١٥]

”اور جو شخص رسولؐ کی مخالفت کرے گا اور مسلمانوں کا راستہ چھوڑ کر کسی اور راستے پر چلے گا حالاں کہ اس پر صحیح راستہ واضح ہو چکا ہو تو اسے اُسی طرف پھیر دیں گے جدھروہ خود پھر گیا اور پھر اسے جہنم میں داخل کر دیں گے جو بہت بُرا لٹھکانا ہے۔“



## فہرست مضمون

|                |                                                          |             |
|----------------|----------------------------------------------------------|-------------|
| 11             | مقدمہ                                                    | ◎ پہلا باب: |
| <b>قرآنیات</b> |                                                          |             |
| 19             | ..... کیا قرآن کی صرف ایک ہی قراءت صحیح ہے؟              | 1.          |
| 20             | ..... کیا قرآن کی صرف ایک ہی قراءت درست ہے؟              | ◎           |
| 24             | ..... کیا ایک کے سوابقی تمام قراءت میں عجم کا فتنہ ہیں؟  | ◎           |
|                | ..... کیا امت مسلمہ کی عظیم اکثریت جس قراءت کے مطابق     |             |
| 26             | ..... قرآن کی تلاوت کر رہی یہ صرف وہی قرآن ہے؟           | .....       |
|                | ..... کیا قرآن کامتن ایک قراءت کے سوا کسی دوسری قراءت کو |             |
| 26             | ..... قبول ہی نہیں کرتا؟                                 | .....       |
| 31             | ..... کیا قرآن میزان ہے؟                                 | 2.          |
| 36             | ..... کیا سورہ النصر کی سورہ ہے؟                         | 3.          |
| 43             | ..... قرآن کی معنوی تحریف کے نادر نمونے                  | 4.          |
| 43             | ..... ◎ پوری آیت نہ لکھنا                                | .....       |
| 45             | ..... ◎ مذموم تفسیر بالرائے                              | .....       |
| 47             | ..... ◎ احادیث صحیحہ کا انکار                            | .....       |
| 47             | ..... ◎ اجماع امت کا انکار                               | .....       |
| 48             | ..... ◎ اسلامی شریعت کا انکار                            | .....       |
| 48             | ..... ◎ تحریف قرآن کی چند دیگر مثالیں                    | .....       |

|    |       |                                     |
|----|-------|-------------------------------------|
| 51 | ..... | سورہ الفیل کی غلط تاویل 5           |
| 54 | ..... | ◎ صحابہ کرام کی تفسیر               |
| 56 | ..... | ◎ قرآن کا اسلوب بیان                |
| 56 | ..... | ◎ تفسیر القرآن بالقرآن              |
| 59 | ..... | ◎ اَرْسَلَ عَلَيْهِمْ کے معنی       |
| 60 | ..... | ◎ تَرْمِيمُهُم کا مفہوم             |
| 61 | ..... | ◎ بِحِجَارَةٍ مِّنْ سِجِيلٍ کے معنی |
| 62 | ..... | ◎ حاصل یعنی سخت آندھی               |
| 63 | ..... | ◎ نصرتِ الہی کا قانون               |
| 65 | ..... | ◎ تاریخ و کلامِ عرب کی شہادت        |
| 66 | ..... | ◎ اجماعِ امت کے خلاف                |
| 68 | ..... | غُثاءُ اَحْوَی کا ترجمہ و تفسیر 6   |
| 69 | ..... | ◎ عربی لغت کے دلائل                 |
| 71 | ..... | ◎ عربی تفاسیر کے حوالے سے           |
| 75 | ..... | ◎ قرآن مجید کے نظائر                |
| 77 | ..... | ◎ حدیث سے دلیل                      |
| 78 | ..... | ◎ اردو ترجمہ                        |
| 80 | ..... | کیا کوئی رسول کبھی قتل نہیں ہوا؟ 7  |
| 81 | ..... | ◎ قرآن مجید کے نصوص                 |

دوسرے باب:

## حدیث و سنت

|     |       |   |                                                         |
|-----|-------|---|---------------------------------------------------------|
| 84  | ..... | 1 | شادی شدہ زانی کے لیے سزاۓ رجم کا انکار                  |
| 85  | ..... |   | ⦿ جرم زنا کی شناخت                                      |
| 87  | ..... |   | ⦿ زنا مجموعہ جرائم ہے                                   |
| 89  | ..... |   | ⦿ شادی شدہ آدمی کا جرم زنا                              |
| 91  | ..... |   | ⦿ قرآن میں جرم زنا کی سزا                               |
| 94  | ..... |   | ⦿ ”محضنات“ کا مفہوم                                     |
| 99  | ..... |   | ⦿ محضنات کے مفہوم کے بارے میں مفسرین کرام کی آراء       |
| 102 | ..... |   | ⦿ آیت جلد کا حکم                                        |
| 104 | ..... |   | ⦿ آیت جلد اور مفسرین کرام                               |
| 112 | ..... |   | ⦿ قرآن حکیم اور قتل نفس                                 |
| 113 | ..... |   | ⦿ إِلَّا بِالْحَقِّ کی وضاحت                            |
| 122 | ..... |   | ⦿ سنت اور سزاۓ رجم                                      |
| 129 | ..... |   | ⦿ فقهائے اسلام اور حد رجم                               |
| 135 | ..... |   | ⦿ حد رجم کا اثبات                                       |
| 140 | ..... | 2 | مرتد کی سزاۓ قتل کا انکار                               |
| 140 | ..... |   | ⦿ صحیح احادیث                                           |
| 144 | ..... |   | ⦿ مرتد کی سزا کے عقلی دلائل                             |
| 149 | ..... |   | ⦿ مرتد کی سزا کے بارے میں غامدی صاحب کے موقف کا جائزہ   |
| 151 | ..... |   | ⦿ کیا حدیث مذکورہ کا حکم عام نہیں؟                      |
| 152 | ..... |   | ⦿ کیا مرتد کی سزا کا مبنی اور بنیاد صرف ایک ہی حدیث ہے؟ |

|     |                                                 |  |
|-----|-------------------------------------------------|--|
| 153 | ⦿ مذکورہ حدیث کا قرآن سے ربط                    |  |
| 155 | ⦿ کیا مرتد کے لیے قتل اسلامی سزا نہیں؟          |  |
| 157 | 157 ..... دیت (Blood Money) - 3                 |  |
| 157 | ⦿ قرآن اور مسئلہ دیت                            |  |
| 163 | ⦿ حدیث اور مسئلہ دیت                            |  |
| 169 | ⦿ آثار صحابہ اور اجماع صحابہ                    |  |
| 170 | ⦿ اجماع امت                                     |  |
| 171 | ⦿ حاصل بحث                                      |  |
| 172 | 172 ..... پردے کے بارے میں مغالطہ انگلیزیاں - 4 |  |
| 172 | ⦿ قرآن مجید میں پردے کے احکام                   |  |
| 181 | ⦿ پردے کے بارے میں غامدی صاحب کے موقف پر تبصرہ  |  |

تیرابا ب:

## فقہیات

|     |                                                 |  |
|-----|-------------------------------------------------|--|
| 185 | 185 ..... کفار کے خلاف جہاد و قتال کا انکار - 1 |  |
| 186 | ⦿ اسلام اور جہاد و قتال                         |  |
| 187 | ⦿ قرآن اور جہاد و قتال                          |  |
| 195 | ⦿ احادیث اور جہاد و قتال                        |  |
| 206 | ⦿ دفاعی اور جارحانہ جہاد                        |  |
| 208 | ⦿ شہید کے فضائل                                 |  |
| 208 | ⦿ قرآن اور شہید                                 |  |

213

◎ احادیث اور شہید

چوتھا باب:

## فکری تضادات

- 224 ..... 1- سنن کی تعداد میں تضاد
  - 231 ..... 2- حدیث پر غور کرنے میں تضاد
  - 235 ..... 3- کیا امام زہری رحمۃ اللہ علیہ غیر شفیع راوی ہیں؟
  - 237 ..... 4- قرآن و سنت کے مقدم و مؤخر ہونے میں تضاد
  - 238 ..... 5- فرض اور سنت کی اصطلاح کا تضاد
  - 240 ..... 6- کبھی صرف قرآن میزان ہے تو کبھی سنت بھی میزان
  - 241 ..... 7- قرآنی الفاظ کے صرف معروف معنی لینے میں تضاد
  - 244 ..... 8- نکفیر کے مسئلے میں تضاد
- پانچواں باب:

## متفرقات

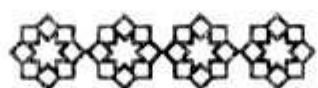
- 247 ..... 1- متفقہ اسلامی عقائد و اعمال سے تقابل
- 253 ..... ◎ غامدی صاحب کی تحریروں کے حوالہ جات
- 263 ..... ◎ غامدی صاحب کے چند مزید عقائد و نظریات

ضمیمه:

## غامدیات (غامدی صاحب کا منظوم تعارف)

- 267 ..... 1- غامدی نامہ

|     |       |                                |
|-----|-------|--------------------------------|
| 269 | ..... | غزل - 2                        |
| 270 | ..... | تضمین بر شعر اقبال - 3         |
| 271 | ..... | صاحب اشراق کے اسرار و رموز - 4 |



بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

## مقدمہ

اسلامی تاریخ کے مختلف ادوار میں جنم لینے والے بعض فتنوں..... مثلاً خوارج، معزّلہ، باطنیہ، بہائیہ، بابیہ، قادریت، متّحد دین اور منکرین حدیث..... کی طرح ہمارے ہاں حال ہی میں ایک نئے فتنے نے سراٹھایا ہے جو اگر چہ تجدید پسندی کی کوکھ سے برآمد ہوا ہے مگر اس نے اسلام کے متوازی ایک مذہب کی شکل اختیار کر لی ہے اور اس فتنے کا نام ہے: ”غامدیت!“ ”غامدیت“ کیا ہے؟ جواب یہ ہے کہ یہ پورے دین اسلام کو بگاڑنے اور اس میں فساد برپا کرنے کا دوسرا نام ہے اور اسلام کے متوازی ایک نیا مذہب ہے۔

چونکہ یہ فتنہ جناب جاوید احمد غامدی صاحب (لبی اے آزرز) کا پیدا کردہ ہے اس لیے غامدیت کہلاتا ہے۔ موصوف لُوی کے اسکالر، ماہنامہ اشراق کے مدیر، ”المورد“ کے منتظم اور اسلامی نظریاتی کونسل کے ممبر ہیں۔

یہ عجیب اتفاق ہے کہ بر صغیر (جنوبی ایشیا) میں جو حضرات بعض مذہبی فتنوں کے علم بردار ہوئے ہیں ان سب کے ناموں میں ”احمد“ کے نام کا اشتراک پایا جاتا ہے..... سر سید احمد خان، مرزا غلام احمد قادری، مولوی احمد دین، غلام احمد پرویز اور اب جاوید احمد غامدی ..... ان سب میں ”احمد“ کا نام مشترک (Common) ہے۔

غامدی صاحب کے ہاں پوری امت میں سے صرف دو، ہی ”علماء“، اُن کے مددوچ ہیں۔ جن کو وہ ”آسان“ کا درجہ دیتے ہیں۔ باقی تمام علمائے اُمت کو وہ ”خاک“، قرار دیتے ہیں۔ چنانچہ وہ اپنی کتاب مقامات میں لکھتے ہیں کہ:

”میں نے بھی بہت عالم دیکھے، بہتوں کو پڑھا اور بہتوں کو سنًا، لیکن امیں احسن اور اُن کے اُستاد حمید الدین فراہمی کا معاملہ وہی ہے کہ:

غالب نکتہ داں سے کیا نسبت  
خاک کو آسمان سے کیا نسبت

(مقامات، صفحہ 57, 58، طبع دسمبر 2001ء)

اب ذرا غامدی صاحب کے عقائد و نظریات کی ایک جھلک ملاحظہ ہو:

1۔ قرآن کی صرف ایک ہی قراءت درست ہے، باقی سب قراءتیں عجم کا فتنہ ہیں۔

(میزان، صفحہ 25، 26، 32، طبع دوم، اپریل 2002ء)

2۔ سنت قرآن سے مقدم ہے۔

(میزان، صفحہ 52، طبع دوم، اپریل 2002ء)

3۔ سنت صرف افعال کا نام ہے۔ اس کی ابتداء حضرت محمد ﷺ سے نہیں بلکہ حضرت ابراہیم علیہ السلام سے ہوتی ہے۔

(میزان، صفحہ 10، 65، طبع دوم، اپریل 2002ء)

4۔ سنت صرف ستائیں (۲۷) اعمال کا نام ہے۔

(میزان، صفحہ 10، طبع دوم، اپریل 2002ء)

5۔ ثبوت کے اعتبار سے سنت اور قرآن میں کوئی فرق نہیں، ان دونوں کا ثبوت اجماع اور عملی تواتر سے ہوتا ہے۔

(میزان، صفحہ 10، طبع دوم، اپریل 2002ء)

6۔ حدیث سے کوئی اسلامی عقیدہ یا عمل ثابت نہیں ہوتا۔

(میزان، صفحہ 64، طبع دوم، اپریل 2002ء)

7۔ دین کے مصادر و مأخذ قرآن کے علاوہ دین فطرت کے حفاظت، سنت ابراہیم اور قدیم صحائف ہیں۔

(میزان، صفحہ 48، طبع دوم، اپریل 2002ء)

(یاد رہے کہ اسلام میں قرآن، سنت، اجماع اور قیاس مأخذ شریعت ہیں۔)

8۔ دین میں معروف اور منکر کا تعین فطرت انسانی کرتی ہے۔

(میزان، صفحہ 49، طبع دوم، اپریل 2002ء)

9۔ نبی ﷺ کی رحلت کے بعد کسی شخص کو کافر قرار نہیں دیا جا سکتا۔

(ماہنامہ اشراق، دسمبر 2000ء، صفحہ 54، 55)

اس کا مطلب یہ ہے کہ قادیانی غیر مسلم نہیں ہیں۔

10۔ زکوٰۃ کا نصاب منصوص اور مقرر نہیں ہے۔

(قانون عبادات، صفحہ 119، طبع اپریل 2005ء)

11۔ اسلام میں موت کی سزا صرف دو جرائم (قتل نفس اور فساد فی الارض) پر دی جا سکتی ہے۔

(برہان، صفحہ 143، طبع چہارم، جون 2006ء)

(میزان، صفحہ 283، طبع دوم، اپریل 2002ء)

12۔ دیت کا قانون وقتو اور عارضی تھا۔

(برہان، صفحہ 18، 19، طبع چہارم، جون 2006ء)

13۔ قتل خطا میں دیت کی مقدار منصوص نہیں ہے اور یہ ہر زمانے میں تبدیل کی جا سکتی ہے۔

(برہان، صفحہ 18، 19، طبع چہارم، جون 2006ء)

14۔ عورت اور مرد کی دیت (Blood Money) برابر ہوگی۔

(برہان، صفحہ 18، طبع چہارم، جون 2006ء)

15۔ مرتد کے لیے قتل کی سزا نہیں ہے۔

(برہان، صفحہ 140، طبع چہارم، جون 2006ء)

16۔ شادی شدہ اور کنورے زانی دونوں کے لیے ایک ہی حد سو کوڑے ہے۔

(میزان، صفحہ 299، 300، طبع دوم، اپریل 2002ء)

17۔ شراب نوشی پر کوئی شرعی سزا نہیں ہے۔

(برہان، صفحہ 138، طبع چہارم، جون 2006ء)

- 18۔ غیر مسلم بھی مسلمانوں کے وارث ہو سکتے ہیں۔  
 (میزان، صفحہ 171، طبع دوم، اپریل 2002ء)
- 19۔ سوئر کی کھال اور چربی وغیرہ کی تجارت اور ان کا استعمال شریعت میں منوع نہیں ہے۔  
 (ماہنامہ اشراق، اکتوبر 1998ء، صفحہ 79)  
 (میزان، ص 320، طبع دوم اپریل 2002ء)
- 20۔ اگر میت کی اولاد میں صرف بیٹیاں وارث ہوں تو ان کو والدین یا بیوی (یا شوہر) کے حصوں سے بچے ہوئے ترکے کا دو تہائی حصہ ملے گا۔ ان کو کل ترکے کا دو تہائی  $\frac{2}{3}$  نہیں ملے گا۔  
 (میزان، حصہ اول، صفحہ 70، طبع مئی 1985ء)
- 21۔ عورت کے لیے دو پسہ یا اوڑھنی پہننا شرعی حکم نہیں۔  
 (ماہنامہ اشراق، مئی 2002ء صفحہ 47)
- 22۔ کھانے کی صرف چار چیزیں ہی حرام ہیں: خون، مردار، سوئر کا گوشت اور غیر اللہ کے نام کا ذبح۔  
 (میزان، صفحہ 311، طبع دوم، اپریل 2002ء)
- 23۔ بعض انبیاء قتل ہوئے ہیں مگر کوئی رسول کبھی قتل نہیں ہوا۔  
 (میزان، حصہ اول، صفحہ 21، طبع 1985ء)
- 24۔ حضرت عیسیٰ ﷺ وفات پاچے ہیں۔  
 (میزان، حصہ اول، صفحہ 22، 23، 24، 25، طبع 1985ء)
- 25۔ یاجوج ماجوج اور دجال سے مراد مغربی اقوام ہیں۔  
 (ماہنامہ اشراق، جنوری 1996ء، صفحہ 61)

26۔ جانداروں کی تصویریں بنانا بالکل جائز ہے۔

(اوارہ الحور دکی کتاب ”تصویر کا مسئلہ“، صفحہ 30)

27۔ موسیقی اور گانا بجانا بھی جائز ہے۔

(ماہنامہ اشراق، مارچ 2004ء، صفحہ 8)

28۔ عورت مردوں کی امامت کر سکتی ہے۔

(ماہنامہ اشراق، سی 2005ء، صفحہ 35)

29۔ اسلام میں جہاد و قتال کا کوئی شرعی حکم نہیں۔

(میزان، صفحہ 264، طبع دوم، اپریل 2002ء)

30۔ کفار کے خلاف جہاد کرنے کا حکم اب باقی نہیں رہا اور مفتوح کافروں سے جزیہ لینا جائز نہیں۔

(میزان، صفحہ 270، طبع دوم، اپریل 2002ء)

اہل علم جانتے ہیں کہ مذکورہ بالاتمام عقائد و نظریات قرآن و سنت اور اجماع امت کے خلاف ہیں اور ان سے دین اسلام کے مسلمات کی نفعی ہوتی ہے۔

اب غامدی صاحب کے بارے میں بعض اہل علم کی آراء ذیل میں دی جاتی ہیں:

1۔ محترم مولانا زاہد الرashدی مدظلہ العالی فرماتے ہیں کہ:

”کسی سنت کے ثبوت کے لیے غامدی صاحب کے نزدیک یہ ضروری ہے کہ وہ صحابہ کرام اور ان کے بعد امت کے اجماع اور عملی تواتر سے ثابت ہو، اور جو سنت نبوی ﷺ یا حدیث رسول اجمان اور تواتر کے ذریعہ ہم تک نہیں پہنچی، وہ غامدی صاحب کے نزدیک ثابت شدہ سنت نہیں۔ لہذا اگر حدیث و سنت کے تعین اور ثبوت کے لیے اس معیار کو قبول کر لیا جائے تو چودھری غلام احمد پرویز اور ان کے رفقا کی طرح حدیث و سنت کے نام سے روایات کا جو ذخیرہ امت کے پاس موجود ہے اور جس کی چھان پٹک کے لیے محدثین تیرہ سو برس سے

صبراً زما اور جاں گسل علمی جدو جہد میں مصروف چلے آرہے ہیں، اس کا کم و بیش نوے فیصلہ حصہ خود بخود سنت کے دائرے سے نکل کر کا عدم قرار پاتا ہے۔“

(ایک علمی و فکری مقالہ، صفحہ 37، اشاعت اول، فروری 2007ء، گوجرانوالہ)

مولانا زاہد الرashدی صاحب مزید لکھتے ہیں کہ:

”غامدی صاحب نے جس انداز سے دین کی بنیادی اصطلاحات کی تشکیل نو کی ہے اور اصطلاحات کے الفاظ کو برقرار رکھتے ہوئے ان کے مفہوم و مصدق کے حوالے سے جو نیا تانا بانا ہے، وہ اجتہاد اور تجدید کے قدیمی اور روایتی مفہوم کے بجائے تشکیل نو (Reconstruction) کے دائرے میں آتا ہے۔ ہمارا ان سے اصولی اختلاف یہی ہے اور ہم پورے شرح صدر اور دیانت داری کے ساتھ یہ سمجھتے ہیں کہ جہاں بھی دین کے پورے ڈھانچے کی تشکیل نو کی بات ہوگی، دین کی بنیادی اصطلاحات کو نئے معانی پہنا کر اپنی مرضی کے نتائج حاصل کرنے کی کوشش کی جائے گی اور امت کے چودہ سو سالہ علمی ماضی کے خلاف بے اعتمادی کی فضا پیدا کر کے نئی نسل کو اس سے کانٹے کی سوچ کا فرمایا ہوگی، وہاں ایسی کوششوں کا عملی نتیجہ گمراہی کا ماحول پیدا کرنے کے سوا کچھ برآمد نہیں ہوگا۔“

(ایک علمی و فکری مقالہ، صفحہ 8، اشاعت اول، فروری 2007ء، الشريعة اکادمی، گوجرانوالہ)

2۔ محترم ڈاکٹر محمد امین صاحب، شعبہ اردو دائرہ معارف اسلامیہ، جامعہ پنجاب اپنے ایک مضمون ”اسلام اور تجدید پسندی“ میں تحریر فرماتے ہیں کہ:

”جناب غامدی صاحب کے اجتہادات نے تو اس حسن ظن کا خاتمه ہی کر دیا اور دوسرے متعدد دین کی طرح اب ان کا رویہ بھی یہی لگتا ہے کہ مغربی تہذیب کے فکری چوڑے کو اسلام پر فتح کرنے کی کوشش کی جائے۔“

(ماہنامہ ”الشريعة“، صفحہ 28، بابت دسمبر 2005ء، گوجرانوالہ)

3۔ فاضل نوجوان حافظ طاہر اسلام عسکری صاحب نے غامدی صاحب کے بارے میں لکھا ہے کہ:

”پچھے مسلمان ”اسکالرز“، بھی علم و تحقیق کے نام پر مغربی تہذیب کو قرآن و سنت سے کشید کر کے اسے تقویت پہنچا رہے ہیں۔ افسوس ہے کہ جناب غامدی صاحب اور ان کے قبیلین کا شمار بھی انہی اسکالرز میں ہوتا ہے۔ آں جناب کی نادر تشریحات اور علمی تحقیقات سے دانستہ یا نادانستہ طور پر مغربی تہذیب کی ترویج و تائید ہو رہی ہے۔“

(فکر غامدی، صفحہ 100، طبع اول، مارچ 2007ء، ناشر مکتبہ خدام القرآن، لاہور)

4۔ روزنامہ ”نوائے وقت“ لاہور کا اداریہ نگار لکھتا ہے کہ:

”..... اسلامی نظریاتی کو نسل کی رکنیت ایک منافع بخش نوکری ہے، مگر ایسی بھی نہیں کہ اس کے لیے علامہ جاوید الغامدی قرآن حکیم اور اسلامیات کی تعلیم کو فرقہ واریت، مذہبی انتہا پسندی اور ملائیت سے تعبیر کرنے لگیں۔ علامہ جاوید الغامدی اپنی انسانی اور علمی صلاحیتوں کو محض سستی شہرت حاصل کرنے کے لیے ہر روزٹی وی مباحثوں میں نئی نئی اختراعات کرنے اور حاکموں کا قرب حاصل کرنے کے لیے اُس دین اور علم کی جڑیں نہیں کاٹنی چاہئیں، جس کی وجہ سے انہیں یہ عزت حاصل ہے۔ علامہ صاحب کو یہ بات بھی یاد رکھنی چاہیے کہ علمائے حق کبھی حکومتوں کی حمایت میں اس قدر سرگرم اور پر جوش نہیں ہوا کرتے۔ خواتین کے جھرمت میں بیٹھ کرٹی وی چینلز کی چکا چوند روشنیوں میں اسلام کی یہ بخوبی گری کم از کم علامہ جاوید الغامدی کو زیب نہیں دیتی۔“

(روزنامہ ”نوائے وقت“، لاہور کا ادارتی شذرہ، مورخہ 5 جون 2006ء)

مجھے قابل صدر احترام علماء کرام سے بھی یہ گزارش کرنی ہے کہ انہوں نے جس طرح ہر دور میں باطل کے فتنوں کی سرکوبی فرمائی ہے، اب غامدیت کے اس نوزائیدہ فتنے کا بھی

تعاقب کر کے اس کا قلع قع فرمائیں جو ہمارے ہاں ٹی وی کی اسکرین، چند سرما یہ داروں کی نظر کرم اور سرکار دربار کی سرپرستی میں پھیلایا جا رہا ہے۔

میں یہ عرض کرتا چلوں کہ غامدی صاحب کو میں اُس وقت سے اچھی طرح جانتا ہوں جب وہ فقط جاوید احمد ہوا کرتے تھے اور ابھی ان کے نام کے آگے چیچھے علامہ اور غامدی جیسے سابقے اور لائق نہیں لگے تھے۔ اس لیے میرا فرض تھا کہ میں ”غامدیت“ کے ڈھول کا پول کھولنے کے لیے یہ کتاب لکھوں اور اس فتنے کا سر کھلنے والے اولین لوگوں میں شامل ہوں۔

اللہ گواہ ہے کہ میری یہ کاوش محض احقيق حق اور ابطالی باطل کے لیے ہے۔ اس سلسلے میں مزید ایک جامع اور مفصل کتاب بھی ترتیب دے رہا ہوں جو انشاء اللہ آئندہ کسی مناسب وقت پر طبع ہوگی۔

هذا ما عندي ، والعلم عند الله ، وهو ولی التوفيق .

والسلام  
محمد رفیق چودھری  
لاہور

19 جون 2007ء

بمطابق 3 جمادی الثانی 1428ھ



پہلا باب:

## قرآنیات

### 1۔ کیا قرآن کی صرف ایک ہی قراءت صحیح ہے؟

غامدی صاحب نے امت کے جن متفقہ، مسلمہ اور اجتماعی امور کا انکار کیا ہے، ان میں سے ایک یہ بھی ہے کہ وہ قرآن مجید کی (سبعہ یا عشرہ) قراءات متواترہ کو نہیں مانتے۔ ان کے نزدیک قرآن کی صرف ایک ہی قراءت صحیح ہے جو ان کے بقول ”قراءت عامہ“ ہے اور جسے علماء نے غلطی سے ”قراءت حفص“ کا نام دے رکھا ہے۔ اس ایک قراءت کے سوا باقی سب قراءتوں کو غامدی صاحب عجم کا فتنہ قرار دیتے ہیں۔ اس کے علاوہ وہ پوری قطعیت کے ساتھ یہ فتویٰ دیتے ہیں کہ قرآن کا متن اس ایک قراءت کے سوا کسی دوسری قراءت کو قبول نہیں کرتا۔

چنانچہ وہ اپنی کتاب ”میزان“ میں لکھتے ہیں کہ:

”یہ بالکل قطعی ہے کہ قرآن کی ایک ہی قراءت ہے جو ہمارے مصاہف میں ثابت ہے۔ اس کے علاوہ اس کی جو قراءتیں تفسیروں میں لکھی ہوئی ہیں یا مدرسون میں پڑھی اور پڑھائی جاتی ہیں، یا بعض علاقوں میں لوگوں نے اختیار کر رکھی ہیں، وہ سب اسی فتنہ عجم کی باقیات ہیں جن کے اثرات سے ہمارے علوم کا کوئی شعبہ، افسوس ہے کہ محفوظ نہ رہ سکا۔“

(میزان، صفحہ 32، طبع دوم، اپریل 2002ء)

وہ مزید لکھتے ہیں کہ:

”قرآن صرف وہی ہے جو مصحف میں ثابت ہے اور جسے مغرب کے چند علاقوں کو

چھوڑ کر دنیا میں امت مسلمہ کی عظیم اکثریت اس وقت تلاوت کر رہی ہے۔ یہ تلاوت جس قراءت کے مطابق کی جاتی ہے، اس کے سوا کوئی دوسری قراءت نہ قرآن ہے اور نہ اسے قرآن کی حیثیت سے پیش کیا جاسکتا ہے۔“

(میزان، صفحہ 25، 26، طبع دوم، اپریل 2002ء)

پھر آگے چل کر ارشاد ہوتا ہے کہ:

”قرآن کا متن اس (ایک قراءت) کے علاوہ کسی دوسری قراءت کو قبول ہی نہیں کرتا۔“

مذکورہ اقتباسات کے مطابق غامدی صاحب کا موقف یہ ہے کہ:

1۔ قرآن کی صرف ایک ہی قراءت درست ہے۔

2۔ باقی تمام قراءتیں عجم کا قتنہ ہیں۔

3۔ امت مسلمہ کی عظیم اکثریت جس قراءت کے مطابق قرآن کی تلاوت کر رہی ہے صرف وہی قرآن ہے۔

4۔ قرآن کا متن ایک قراءت (حفص) کے سوا کسی دوسری قراءت کو قبول ہی نہیں کرتا۔

اب ہم ان نکات پر بحث کرتے ہوئے غامدی صاحب کے موقف کا جائزہ لیں گے:

### 1۔ کیا قرآن کی صرف ایک ہی قراءت درست ہے؟

غامدی صاحب کا کہنا ہے کہ قرآن کی صرف ایک ہی قراءت درست ہے، صحیح نہیں ہے کیونکہ امت مسلمہ قرآن مجید کی سبعہ یا عشرہ قراءات کو مانتی ہے اور اس کے دلائل حسب ذیل ہیں:

1۔ یہ قراءتیں صحابہ و تابعین سے تواتر کے ساتھ منقول ہیں اور رسم عثمانی کی حدود کے اندر ہیں اور اس کے مطابق ہیں اور یہ اجماع امت سے ثابت ہیں۔

2۔ علوم القرآن کے موضوع پر کھنچی جانے والی تمام اہم کتب میں یہ قراءات بیان کی گئی

ہیں جیسے امام بدر الدین زرکشی نے ”البرہان فی علوم القرآن“، میں اور امام سیوطی نے ”الاتقان“، میں ان کا تذکرہ کیا ہے اور ان کو درست مانا ہے۔

3۔ تمام قدیم و جدید اہم تفاسیر میں ان قراءات کو تسلیم کیا گیا ہے۔

4۔ عالم اسلام کی تمام بڑی دینی جامعات مثلاً جامعہ از ہر اور جامعہ مدینہ منورہ وغیرہ کے نصاب میں یہ قراءات شامل ہیں۔

5۔ امت کے تمام مسلمہ مکاتب فکر کے دینی مدارس میں یہ قراءات پڑھی اور پڑھائی جاتی ہیں۔

6۔ عرب و عجم کے تمام معروف قراء حضرات کی مختلف ”قراءات“ آڈیو اور ویڈیو کیسٹوں کی صورت میں موجود ہیں۔

7۔ عالم اسلام کے درجن بھر ممالک (جن میں مراکش، الجزائر، ٹیونس، لیبیا اور موریتانیہ وغیرہ شامل ہیں) میں روایتِ حفص نہیں، بلکہ روایتِ ورش (امام ورش امام نافع بن عبد الرحمن کے شاگرد تھے) راجح ہے اور وہ اسی قراءتِ ورش کے مطابق قرآن کی تلاوت کرتے ہیں اور اسے قرآن سمجھتے ہیں۔ کیا کروڑوں کی تعداد میں یہ مسلمان ”غیر قرآن“ کو قرآن سمجھ بیٹھے ہیں؟ کیا غیر قرآن کو قرآن سمجھ لینے کے بعد وہ مسلمان باقی رہے ہیں یا ان عوذ باللہ کافر ہو چکے ہیں؟ کیا امت مسلمہ کے پاس قرآن محفوظ نہیں؟ جبکہ اس کی حفاظت کا ذمہ خود اللہ تعالیٰ نے لے رکھا ہے:

﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الْذِكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَفِظُونَ ۝﴾

(الحجر: 9)

”بے شک ہم نے یہ ذکر (قرآن) نازل کیا ہے اور ہم ہی اس کے محافظ ہیں۔“

پھر جب خود اللہ تعالیٰ نے قرآن کی حفاظت کی ذمہ داری لے رکھی ہے تو ایک ایسی چیز جو قرآن نہیں وہ امت مسلمہ میں بطورِ قرآن کیسے متعارف، مرؤج اور متداول ہے۔

8۔ جس طرح ہمارے ہاں قراءاتِ حفص کے مطابق مصاحف لکھے اور تلاوت کیسے جاتے

ہیں، اسی طرح شماں افریقہ اور بعض دوسرے ممالک میں قراءت و رش وغیرہ کے مطابق مصاحف لکھے اور تلاوت کیے جاتے ہیں اور وہاں کی حکومتیں بھی سرکاری اہتمام میں قراءت و رش کے مطابق مصاحف شائع کرتی ہیں۔ حال ہی میں شعوری عرب کے مجمع الملک فہد، (مذینہ منورہ) نے بھی لاکھوں کی تعداد میں روایت و رش، روایت دوری اور روایت قالون کے مطابق مصاحف متعلقہ مسلم ممالک کے لیے طبع کر دیے ہیں۔

9۔ امت مسلمہ کا قولی اور عملی تواتر ہی قراءاتِ متواترہ کے صحیح ہونے کا بین اور اصلی ثبوت ہے۔

10۔ صحیح احادیث سے بھی ہمیں قرآن مجید کی ایک سے زیادہ قراءتوں کا ثبوت مل جاتا ہے۔

### (۱) پہلی حدیث:

”حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ (ایک دفعہ) میں نے حضرت ہشام بن حکیم بن حزام کو سورہ فرقان اس سے مختلف طریقے پر پڑھتے سا جس سے میں پڑھتا تھا، حالاں کہ سورہ فرقان مجھے خود رسول اللہ ﷺ نے پڑھائی تھی۔ قریب تھا کہ میں غصے سے ان پر جھپٹ پڑتا، مگر میں نے (صبر کیا) اور انھیں مہلت دی، یہاں کہ انہوں نے اپنی قراءت مکمل کر لی۔ پھر میں نے ان کی چادر پکڑی اور انہیں کھینچتا ہوا، رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں لے گیا۔ میں نے عرض کیا: یا رسول اللہ ﷺ ! میں نے ان کو سورہ فرقان اس سے مختلف طریقے پر پڑھتے سا ہے، جس پر آپ ﷺ نے پڑھائی تھی۔ اس پر رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: انھیں چھوڑ دو، پھر حضرت ہشام سے فرمایا کہ تم پڑھو۔ چنانچہ انہوں نے سورہ فرقان اسی طرح پڑھی جس طرح میں نے ان کو پہلے پڑھتے سا تھا۔ ان کی قراءت سن کر رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ اسی طرح اُتھی ہے۔ پھر آپ ﷺ نے مجھے فرمایا کہ تم پڑھو۔ چنانچہ میں نے (اپنے طریقے پر) پڑھی تو

آپ ﷺ نے فرمایا کہ اسی طرح اُتری ہے۔

پھر مزید فرمایا کہ یہ قرآن سات حروف (سبعہ احرف) پر نازل ہوا ہے، لہذا جس طرح سہولت ہو، اس طرح پڑھو۔“

(صحیح مسلم، حدیث نمبر: 1899 - صحیح بخاری، حدیث نمبر: 2419)

### (ب) دوسری حدیث:

”حضرت اُبی بن کعب رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ جبرائیل علیہ السلام سے رسول اللہ ﷺ ملے تو آپ ﷺ نے ان سے فرمایا: اے جبرائیل! مجھے ایسی امت کی طرف بھیجا گیا ہے جو ان پڑھے۔ پھر ان میں سے کوئی بوڑھا ہے، کوئی بہت بوڑھا، کوئی لڑکا ہے کوئی لڑکی اور کوئی ایسا آدمی ہے جس نے کبھی کوئی تحریر (کتاب) نہیں پڑھی۔ رسول اللہ ﷺ فرماتے ہیں کہ جبرائیل علیہ السلام نے مجھے جواب دیا کہ اے محمد ﷺ! قرآن سات حروف (سبعہ احرف) پر اُترا ہے۔“

(ترمذی، حدیث نمبر: 2944)

### (ج) تیسرا حدیث:

”حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: جبرائیل نے پہلے مجھے قرآن مجید ایک حرف کے مطابق پڑھایا۔ پھر میں نے کئی بار اصرار کیا اور مطالبہ کیا کہ قرآن مجید کو دوسرے حروف (Versions) کے مطابق بھی پڑھنے کی اجازت دی جائے۔ چنانچہ وہ مجھے یہ اجازت دیتے گئے یہاں تک کہ سات حروف (سبعہ احرف) تک پہنچے گئے۔

اس روایت کے راوی امام ابن شہاب زہری رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ وہ سات حروف، جن کے مطابق قرآن پڑھنے کی اجازت دی گئی تھی، ایسے تھے کہ وہ تعداد میں سات ہونے کے باوجود گویا ایک ہی حرف تھے۔ ان کے مطابق پڑھنے سے

حلال و حرام کا فرق واقع نہیں ہو جاتا تھا۔“

(صحیح بخاری، حدیث نمبر: 3219۔ صحیح مسلم، حدیث نمبر: 1902)

### (ج) چوتھی حدیث:

”حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ میں نے ایک آدمی کو قرآن پڑھتے سا جب کہ اس سے پہلے میں نے نبی ﷺ کی خدمت میں لے گیا اور آپ ﷺ کو اس صورتِ حال سے آگاہ کیا۔ میں نے محسوس کیا کہ رسول اللہ ﷺ کو میری بات ناگوارگزرا ہے۔ پھر آپ ﷺ نے فرمایا: تم دونوں ٹھیک طرح پڑھتے ہو۔ آپس میں اختلاف نہ کرو، کیونکہ تم سے پہلے جو قو میں ہلاک ہوئیں وہ اختلاف ہی کی وجہ سے ہلاک ہوئیں۔“

(صحیح بخاری، حدیث نمبر: 3476)

ان احادیث صحیحہ سے واضح ہو جاتا ہے کہ ابتداء میں قرآن مجید کو مقامی لہجات کے مطابق پڑھنے کی اجازت تھی۔ جو دراصل ایک ہی عربی زبان کے الفاظ کے مختلف تلفظات (Pronunciations) تھے جو دنیا کی ہر زبان میں پائے جاتے ہیں۔

2۔ کیا ایک کے سوا باقی تمام قراءتیں عجم کا فتنہ ہیں؟

غامدی صاحب کے موقف کا دوسرا نکتہ یہ ہے کہ قرآن مجید کی ایک قراءت کے سوا باقی تمام قراءتیں عجم کا فتنہ ہیں۔

غالباً یہ نکتہ (بلکہ اسے حرہ کہنا زیادہ موزوں ہے) غامدی صاحب نے جناب پرویز صاحب سے سیکھا ہے جو تمام احادیث کو عمر بھر عجمی سازش کا نتیجہ قرار دیتے رہے۔ اب انہی کے انداز میں غامدی صاحب نے بھی قرآن مجید کی ایک قراءت کے سوا باقی سب قراءتوں کو عجم کا فتنہ قرار دے ڈالا ہے۔

غامدی صاحب کو معلوم ہونا چاہیے کہ جس ”قراءت حفص“ کو وہ ”قراءت عامہ“ کا جعلی نام دے کر صحیح مان رہے ہیں وہ دراصل امام عاصم بن ابی الحجود رضی اللہ عنہ کی قراءت ہے جس کو امام ابو حفص نے ان سے روایت کیا ہے اور خود امام عاصم بن ابی الحجود عربی انسل نہیں تھے بلکہ عجمی انسل تھے۔ چنانچہ امام بدر الدین زرکشی رضی اللہ عنہ نے اپنی شہرہ آفاق کتاب ”البرہان فی علوم القرآن“ میں پہلے سبعة قراء (سات مشہور قراء حضرات) کے یہ نام لکھے ہیں:

- 1۔ عبد اللہ بن کثیر.....(م 120ھ)
- 2۔ نافع بن عبد الرحمن.....(م 169ھ)
- 3۔ عبد اللہ بن عامر .
- 4۔ ابو عمرو بن علاء.....(م 154ھ)
- 5۔ عاصم بن ابی الحجود.....(م 128ھ)
- 6۔ حمزہ بن حبیب.....(م 156ھ)
- 7۔ علی بن حمزہ الکساوی.....(م 189ھ)

اور اس کے بعد یہ لکھا ہے کہ:

((ولیس فی هؤلاء السبعة من العرب الا ابن عامر وابو عمرو .))  
”اور ان ساتوں میں سوائے ابن عامر اور ابو عمرو کے کوئی بھی عربی انسل نہیں۔“

(امام زرکشی، البرہان فی علوم القرآن، جلد اول، صفحہ 329، طبع پیروت)

اب غامدی صاحب اگر عربی انسل قراء کی قراءتوں کو عجم کا فتنہ کہہ کر ان کا انکار کر سکتے ہیں تو وہ ایک عجمی قاری کی قراءت (امام عاصم کی قراءت جس کی روایت امام حفص نے کی ہے اور جسے غامدی صاحب ”قراءت عامہ“ کا نام دے کر صحیح مانتے ہیں) کو کسی دلیل سے صحیح مانتے ہیں؟ اگر عربی قراءتیں محفوظ نہیں رہیں اور وہ عجم کے فتنے کا شکار ہو گئی ہیں تو ایک عجمی قراءت عجم کے فتنے سے کیسے محفوظ رہ گئی؟

حقیقت یہ ہے کہ یہ متواتر قراءتیں عجم کا فتنہ نہیں ہیں، بلکہ غامدی صاحب خود عجم کا فتنہ

ہیں۔

### 3۔ کیا امت مسلمہ کی عظیم اکثریت جس قراءت کے مطابق قرآن کی

تلاؤت کر رہی ہے صرف وہی قرآن ہے؟

غامدی صاحب کہتے ہیں کہ امت مسلمہ کی عظیم اکثریت جس قراءت کے مطابق قرآن کی تلاؤت کر رہی ہے صرف وہی قرآن ہے۔ عظیم اکثریت کی بنابر قرآن کی ایک ہی قراءت ہونے کا دعویٰ بالکل ایسے ہی ہے جیسے کوئی شخص یہ دعویٰ کرے کہ دنیا میں چونکہ حنفی فقہ کے پیروکاروں کی اکثریت ہے اس لیے صرف فقہ حنفی ہی صحیح فقہ ہے اور صرف یہی اسلامی فقہ ہے اور باقی تمام فقہیں فتنہ عجم کے باقیات ہیں۔ ظاہر ہے ایسا دعویٰ صرف وہی شخص کر سکتا ہے جو یا تو حمق ہو، یا انتہائی درجے کا متعصب ہو، یا پھر فتنہ پرور ہو۔

### 4۔ کیا قرآن کا متن ایک قراءت کے سوا کسی دوسری قراءت کو قبول ہی

نہیں کرتا؟

اب ہم غامدی صاحب کے موقف کے مبنی پر بحث کریں گے کہ کیا قرآن کا متن ایک قراءت کے سوا کسی دوسری قراءت کو قبول کرتا ہے یا نہیں؟

غامدی صاحب کا یہ موقف ہرگز صحیح نہیں ہے کہ قرآن کا متن ایک قراءت حفص کے سوا کسی دوسری قراءت کو قبول ہی نہیں کرتا۔ حقیقت یہ ہے کہ قرآن کے متن میں تمام قراءاتِ متواترہ کی گنجائش موجود ہے۔ اہل علم جانتے ہیں کہ موجودہ مصاحف کے قرآنی الفاظ رسم عثمانی کے مطابق لکھے گئے ہیں۔ اس رسم الخط کی خوبی اور کمال یہی ہے کہ اس میں تمام قراءاتِ متواترہ (سبعہ بلکہ عشرہ) کے پڑھنے کا امکان موجود ہے اور یہ ساری قراءاتیں اس ایک متن میں سما جاتی ہیں۔

مثال کے طور پر سورہ فاتحہ کی آیت ﴿مَلِكُ يَوْمَ الدِّين﴾ کو لیجیے۔ اسے رسم عثمانی (بغیر اعراب اور نقطوں کے) میں یوں لکھا گیا تھا:

### ﴿مَلِكُ يَوْمَ الدِّين﴾

اس آیت میں لفظ ملک کو مَلِك اور مَلِك دوں طرح سے پڑھا جاسکتا ہے اور یہ دونوں قراءتیں متواترہ ہیں۔ قراءت حفص میں اسے مَلِك (میم پر کھڑا زبر) اور قراءت ورش میں اسے مَلِك (میم پر زبر) کے ساتھ پڑھتے ہیں۔ حجاز میں یہ دونوں الفاظ ایک ہی مفہوم کے لیے استعمال ہوتے تھے۔ یعنی روزِ جزا کا مالک یا روزِ جزا کا بادشاہ۔ بادشاہ بھی اپنے علاقے کا مالک ہی ہوتا ہے۔ قرآن مجید کے نظائر سے بھی ان دونوں مقابیم کی تائید ملتی ہے۔ اس طرح قراءات کا یہ اختلاف اور تنوع قرآن مجید کے رسم عثمانی میں موجود ہے۔

اب مذکورہ لفظ ملک کے رسم عثمانی پر غور کیجیے تو معلوم ہوگا کہ غامدی صاحب کی رائے کے برعکس اس قرآنی لفظ کا متن قراءت ورش (مَلِك) کو زیادہ قبول کرتا ہے اور اس کے مقابلے میں قراءت حفص کو کم قبول کرتا ہے۔ پہلی قراءت (ورش) میں اسے بغیر تکلف کے ملک کو مَلِك پڑھا جاسکتا ہے۔ اور دوسری قراءت (حفص) میں اسے تھوڑے سے تکلف (کھڑا زبر) کے ساتھ پڑھا جاتا ہے۔

### (1) پہلی دلیل:

اس کی پہلی دلیل یہ ہے کہ یہی لفظ جب سورہ الناس، آیت 2 میں آتا ہے تو رسم عثمانی کے مطابق اس طرح آتا ہے: ﴿مَلِكُ النَّاس﴾ اور سب اسے ﴿مَلِكُ النَّاس﴾ پڑھتے ہیں جو کہ متن کے بالکل قریب ایک صحیح قراءت ہے اور اسے کوئی بھی مَلِك (کھڑے مدد کے ساتھ) نہیں پڑھتا۔ لہذا سورہ الفاتحہ میں بھی مَلِك کو مَلِك پڑھنے کی

پوری پوری گنجائش موجود ہے اور قراءت ورش کے مطابق یہ بالکل جائز اور درست ہے۔

### (2) دوسری دلیل:

اس کی دوسری دلیل سورہ حود، آیت: 41 کے لفظ مجریہا میں ہے کہ:

﴿بِسْمِ اللَّهِ مَجْرِيْهَا وَمُرْسَهَا﴾

اسے رسم عثمانی میں یوں لکھا گیا ہے:

﴿لَسْمُ اللَّهِ مَحْرَهَا وَمَرْسَهَا﴾

اس میں لفظ ﴿محرها﴾ کو قراءات متواترہ میں تین طرح سے پڑھا جاتا ہے:

محرها (اصل رسم عثمانی)

1. مجریہا (ایک متواتر قراءت کے مطابق)

2. مجریہا (دوسری متواتر قراءت کے مطابق)

3. مجرمہا (تیسری متواتر قراءت حفص کے مطابق)

اس سے معلوم ہوا کہ رسم عثمانی کے مطابق لکھا ہوا یہ لفظ (محرها) جو کہ قرآن کا اصل متن ہے وہ تینوں متواتر قراءتوں کو قبول کر لیتا ہے اور اسے تینوں طریقوں سے پڑھنے کی گنجائش موجود ہے۔ بلکہ اہل علم جانتے ہیں کہ ان میں پہلی دو قراءتیں تیسری قراءت حفص کے مقابلے میں زیادہ متداول اور زیادہ فصح عربی کے قریب ہیں۔ کیونکہ یہی لفظ جب مشہور جاہلی شاعر عمر بن کثوم کے معلقے میں آتا ہے

صَبَنَتِ الْكَأْسُ عَنَا أَمْ عَمِّرٍو

وَكَانَ الْكَأْسُ مَجْرًا هَا اليمينا

تو اس شعر کے لفظ "مجراها" کو بھی عام طور پر مجریہا پڑھا جاتا ہے۔ اسے قراءت

حفص کی طرح کوئی بھی مجرّم ہانہیں پڑھتا۔

(3) قیسروی دلیل:

غامدی صاحب کو معلوم ہونا چاہیے کہ خود قراءتِ حفص (جسے وہ قراءتِ عامہ کا ناموس نام دیتے ہیں) میں بھی قرآن مجید کے کئی الفاظ کی دو دو قراءتیں درست ہیں۔ گویا ایک ہی قراءت حفص میں بھی بعض قرآنی الفاظ کو دو دو طریقوں سے پڑھا جاسکتا ہے اور پڑھا جاتا ہے۔ جیسے:

(ا): سورہ البقرہ، آیت: 245 میں ہے کہ:

﴿وَاللَّهُ يَقْبِضُ وَيُيَسِّطُ﴾

میں لفظ **يُسْطُ** کو **يَسِّطُ** بھی پڑھا جاتا ہے، جس کے لیے ہمارے ہاں کے مصالح میں حرف صاد کے اوپر چھوٹا سیں ڈال دیا جاتا ہے۔

(ب): سورہ الغاشیہ، آیت 22 میں ہے کہ:

﴿لَسْتَ عَلَيْهِمْ بِمُصَيْطِرٍ﴾

میں لفظ **بِمُصَيْطِرٍ** کو **بِمُسَيْطِرٍ** بھی پڑھا جاتا ہے۔

(ج): سورہ الطور، آیت: 37 میں ہے کہ:

﴿أَمْ عِنْدَهُمْ حَزَّ آئِنُ رَبِّكَ أَمْ هُمُ الْمُصَيْطِرُونَ﴾

میں لفظ **الْمُصَيْطِرُونَ** کو **الْمُسَيْطِرُونَ** بھی پڑھا جاتا ہے۔

اس وضاحت کے بعد کیا کوئی شخص یہ دعویٰ کر سکتا ہے کہ قرآن کا متن ایک قراءت کے سوا کسی اور قراءت کو قبول ہی نہیں کرتا؟ ایسا دعویٰ صرف وہی آدمی کر سکتا ہے جو علم قراءات سے نا بلد ہو، رسم عثمانی سے بے خبر ہو اور جس نے کبھی آنکھیں کھول گر قرآن کے متن کو نہ پڑھا ہو۔

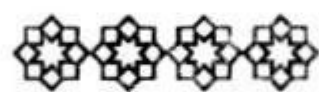
دراصل قراءاتِ متواتر کا یہ اختلاف دنیا کی ہر زبان کی طرح تلفظ اور لمحہ کا اختلاف

ہے۔ ان سے قرآن مجید میں کوئی ایسا رد و بدل نہیں ہو جاتا، جس سے اس کے معنی اور مفہوم تبدیل ہو جائیں یا حلال حرام ہو جائے بلکہ ان کے باوجود بھی قرآن قرآن ہی رہتا ہے اور اس کے نفس مضمون میں کسی فرق کا کوئی فرق واقع نہیں ہوتا۔

خود ہماری اردو زبان میں اس کی ایک مثال یہ ہے:

”پاکستان کے بارہ میں“..... یا..... ”پاکستان کے بارے میں“  
یہ ”بارہ“ اور ”بارے“ دونوں درست ہیں۔ یہ تلفظ اور لہجہ کا فرق ہے، مگر معنی کا فرق نہیں ہے۔

اسی طرح انگلش کا لفظ Schedule ہے۔ اس کے دو تلفظ ”شیڈول“ اور ”سکیوال“ ہیں اور دونوں درست ہیں اور یہ بھی محض تلفظ اور لہجہ کا فرق ہے کوئی معنوی فرق نہیں ہے۔ بالکل یہی حال قرآن مجید کی مختلف قراءاتِ متواترہ کا ہے۔



## 2- کیا قرآن میزان ہے؟

غامدی صاحب کہتے ہیں کہ ”الفرقان“ اور ”المیمن“ وغیرہ اسماء قرآنی کی طرح ”المیزان“ بھی قرآن کے ناموں میں سے ایک نام اور اس کی صفات میں سے ایک صفت ہے۔ چنانچہ وہ لکھتے ہیں:

”چوہی چیز یہ ہے کہ قرآن مجید اس زمین پر حق و باطل کے لیے ”میزان“ اور ”فرقان“ اور تمام سلسلہ وحی پر ایک ”میمن“ کی حیثیت سے نازل ہوا ہے：“  
 ﴿اللَّهُ الَّذِي أَنْزَلَ الْكِتَبَ بِالْحَقِّ وَالْمِيزَانَ﴾

(الشوری: 17)

”اللہ وہی ہے جس نے حق کے ساتھ کتاب اٹاری، یعنی میزان نازل کی ہے۔“ اس آیت میں ”والْمِيزَانَ“ سے پہلے ”و“ تفسیر کے لیے ہے۔ اس طرح ”المیزان“ درحقیقت یہاں ”الکتاب“ ہی کا بیان ہے۔ آیت کا مدعایہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے حق و باطل کے لیے قرآن اٹارا ہے جو دراصل ایک میزان عدل ہے اور اس لیے اٹارا ہے کہ ہر شخص اس پر تول کر دیکھ سکے کہ کیا چیز حق ہے اور کیا باطل۔ چنانچہ تو لئے کے لیے بھی ہے۔ اس دنیا میں کوئی چیز ایسی نہیں ہے جس پر اسے تولا جاسکے۔“

(میزان، ص 22، طبع دوم اپریل 2002ء)

(أصول و مبادی، ص 22,23 طبع فروری 2005ء)

ہمارے نزدیک میزان نہ تو قرآن کے ناموں میں سے کوئی نام ہے اور نہ اس کی صفات میں سے کوئی صفت بلکہ وہ میزان ہرگز نہیں ہے۔ جس آیت سے انہوں نے قرآن

کے میزان ہونے کا استدلال کیا ہے وہ استدلال بھی کئی لحاظ سے غلط ہے جس کی تفصیل یہ ہے:

- قرآن مجید کے پچپن (55) اسماء اور صفات کی مکمل فہرست امام بدر الدین زرشی نے ”البرہان فی علوم القرآن“، میں اور امام سیوطی نے ”الاتقان“، میں دے دی ہے مگر ان میں ”میزان“ کا نام یا صفت ہرگز شامل نہیں ہے۔

(ملاحظہ ہو: البرہان فی علوم القرآن، جلد اول ص 273-276)

- علامہ زخیری (جسے غامدی صاحب ”امام اللہ“ مانتے ہیں، ملاحظہ ہو: میزان حصہ اول ص 128 طبع 1985ء) نے اپنی تفسیر الکشاف میں سورہ الشوریٰ کی مذکورہ بالا آیت میں ”الكتاب“ سے قرآن مراد نہیں لیا بلکہ ”جنس الكتاب“ مراد لی ہے جس کا مطلب ہے وہ سلسلہ کتب جو اللہ تعالیٰ نے ہر زمانے میں نازل کیا ہے۔ اس سے خاص قرآن مراد نہیں لیا جاسکتا، بلکہ ہر الہامی کتاب اس میں داخل ہے۔ اس کے علاوہ علامہ زخیری نے میزان کو قرآن کی صفت نہیں مانا بلکہ ”و“ کو عاطفہ مانا ہے اور قرآن اور میزان کو دو الگ الگ چیزیں قرار دیا ہے۔ نیز انہوں نے میزان کے دو معنی لکھے ہیں ایک ”عدل و انصاف“ اور دوسرے ”تراؤ“

الہذا جب عربی زبان کے امام لغت نے مذکورہ آیت میں نہ تو قرآن کو میزان قرار دیا ہے اور نہ ”و“ کو بیان یا تفسیر کے معنوں میں لیا ہے بلکہ واؤ عاطفہ قرار دے کر اس سے ”عدل و انصاف“..... ”تراؤ“ کے معنی لیے ہیں تو غامدی صاحب کس بنیاد پر اس آیت سے قرآن کا میزان ہونا مراد لے سکتے ہیں؟ الکشاف میں پورا حوالہ یہ ہے:

((”انزل الكتاب“، ای جنس الكتاب (والمیزان) والعدل والتسویة، و معنی انزال العدل أنه انزله في كتبه المنزلة وقيل الذي يوزن به.))

(الکشاف جلد 3، ص 465، طبع مصر، 1392ھ)

آیت مذکورہ کا یہی مفہوم امام طبری نے ”تفسیر طبری“، میں، امام قرطبی نے ”تفسیر قرطبی“،

میں، حافظ ابن کثیر نے ”تفیر ابن کثیر“ میں، علامہ شوکانی نے ”فتح القدیر“ میں، علامہ محمود آلوی نے ”روح المعانی“ میں اور احمد مصطفیٰ مراغی نے ”تفیر مراغی“ میں بیان کیا ہے۔

ان میں سے کسی مفسر نے اس آیت میں ”الكتاب“ سے نہ تو قرآن مراد لیا ہے اور نہ میزان کو اس کی صفت قرار دیا ہے۔ بلکہ امت مسلمہ کے یہ تمام معتمد علیہ اور عربی زبان و ادب کے ماہر مفسرین کرام اس آیت کا ایک ہی مفہوم مراد لیتے ہیں کہ اس میں الكتاب سے سلسلہ کتب مراد ہے اور میزان سے یا ت وعد و انصاف مراد ہے یا پھر ترازو مراد ہے ان میں سے کسی نے بھی اس آیت کا وہ مفہوم نہیں لیا جو غامدی صاحب اس آیت سے کشید کرتے ہیں۔

3۔ قرآن کی تفسیر خود قرآن سے کرنا اعلیٰ اور معتبر ترین تفسیر ہوتی ہے کیونکہ ”القرآن یفسر بعضہ بعضاً“ کا اہم ول ایک مسلمہ اصول ہے۔ اس اصول کے تحت جب ہم اس آیت کے نظائر کا مطالعہ کرتے ہیں تو ان سے بھی قرآن کا میزان ہونا ثابت نہیں ہوتا۔ اس سلسلے میں مثال کے طور پر صرف دو آیات ملاحظہ ہو:

(۱) ..... ﴿لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلًا بِالْبَيِّنَاتِ وَأَنْزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتَبَ وَالْمِيزَانَ لِيَقُولُوا النَّاسُ إِنَّا بِالْقِسْطِ ط﴾

(الحدید: 27)

”بے شک ہم نے اپنے پیغمبروں کو نشانیاں دے کر بھیجا اور ان کے ساتھ کتابیں نازل کیں اور ترازو بھی نہ کہ لوگ انصاف پر قائم ہوں۔“

اس آیت کا مفہوم یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے انسانوں کی ہدایت اور رہنمائی کے لیے ہر دور میں واضح نشانیوں کے ساتھ پیغمبر بھیجے، کتابیں نازل کیں اور ان کتابوں کے ساتھ ترازو یعنی عدل و انصاف کا تصور اور اس کے بارے میں حکم بھیجا تاکہ لوگ عدل و انصاف پر قائم رہیں اور ظلم و زیادتی سے باز رہیں۔

مذکورہ آیت سے یہ بات ہرگز ثابت نہیں ہوتی کہ قرآن میزان ہے کیونکہ اگر یہ مان لیا

جائے کہ قرآن میزان ہے تو لاحالہ یہ بھی ماننا پڑے گا کہ یہ قرآن تمام پیغمبروں پر نازل ہوا ہے جب کہ واقع میں ایسا نہیں ہے۔ میزان تو پہلے بھی تھی اور عدل و انصاف کا تصور اور حکم پہلے بھی تھا مگر قرآن صرف اللہ تعالیٰ کے آخری نبی حضرت محمد ﷺ ہی پر نازل ہوا۔ اس سے معلوم ہوا کہ قرآن میزان نہیں ہے۔

(ب)..... ”میزان“ کے معنی و مفہوم کو سمجھنے کے لیے ایک نظیر یہ بھی پیش نظر ہے کہ:

﴿وَالسَّمَاءُ رَفِعَهَا وَوَضَعَ الْمِيزَانَ ۝ أَلَا تَطْغُوا فِي الْمِيزَانِ ۝ وَأَقِيمُوا الْوَزْنَ بِالْقِسْطِ ۝ وَلَا تُخْسِرُوا الْمِيزَانَ ۝﴾

(الرحمن: 7 تا 9)

”اور اُسی نے آسمان کو بلند کیا اور ترازو رکھ دی تا کہ تم لوگ تو لنے میں زیادتی نہ کرو بلکہ انصاف سے پورا تولوا اور کم نہ تو لو۔“

سورہ رحمان کی ان آیات میں اللہ تعالیٰ نے پہلے آسمان کی تخلیق کا ذکر فرمایا ہے اور پھر میزان یعنی ترازو رکھنے کو واضح فرمایا ہے، پھر یہ حکم دیا ہے کہ توں ٹھیک رکھو، پورا تولوا اور توں میں کمی نہ کرو، ان آیات کا سیدھا سادا مفہوم یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے آسمان بنانے کے بعد انسانوں کو میزان کا تصور دیا ہے تا کہ وہ عدل و انصاف سے کام لیں، توں پورا رکھیں اور توں میں ہرگز کمی نہ کریں۔

یہ آیات بھی قرآن کے میزان ہونے کی نفی کرتی ہیں۔ کیونکہ آسمان، زمین، سورج اور چاند کی تخلیق کے ساتھ اوقل روز سے اللہ تعالیٰ نے انسان کو میزان یعنی عدل و انصاف کا تصور دیا اور پھر حکم دیا کہ لوگ عدل و انصاف سے کام لیں اور ترازو سیدھی تو لیں اور ڈنڈی نہ ماریں۔

اس سے معلوم ہوا کہ قرآن کے نزول سے بھی بہت پہلے ”وضع المیزان“ (میزان رکھی گئی) ہو چکی تھی۔ اس لیے قرآن کو میزان قرار دینا کسی طرح صحیح نہیں۔

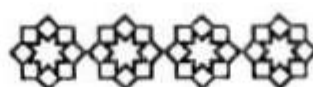
4۔ ایک معمولی عقل کا آدمی بھی جانتا ہے کہ میزان (ترازو) کا کام کسی شے کو صرف توں

اور اس کا وزن بتانا ہوتا ہے، اس کا کام اچھی اور بدی یا اصلی اور نقلی چیز میں فرق و امتیاز کرنا نہیں ہوتا۔ آپ اصلی اور نقلی سونے کو تول کر ان کا وزن معلوم کر سکتے ہیں مگر میزان کے ذریعے سونے کے اصلی یا نقلی ہونے کا پتہ نہیں چلا سکتے۔ میزان کا کام تولنا ہے وہ کھری چیز کو بھی تو لے گی اور کھوٹی چیز کو بھی تو لے گی، وہ حلال شے کو بھی تو لے گی اور حرام شے کو بھی تو لے گی مگر وہ کھری اور کھوٹی چیز میں یا حلال اور حرام شے میں امتیاز نہیں کر سکے گی۔

غامدی صاحب کو معلوم ہونا چاہیے کہ جب وہ قرآن کو ”میزان“، قرار دیتے ہیں تو وہ قرآن کی توہین کے مرتكب ہوتے ہیں۔ گویا نعوذ باللہ قرآن مجید ایک الیسی میزان ہے جو اس لیے نازل ہوئی تاکہ لوگ اس کے ذریعے سے ہر طیب، نجس، پاک اور ناپاک چیز کو تول کر اس کا وزن معلوم کر لیا کریں۔

5۔ دراصل غامدی صاحب کے لیے قرآن کو ”میزان“، کہنا ایک ”ضرورت“ ہے تاکہ وہ اس کی آڑ میں آسامی سے جس حدیث کا جب چاہیں یہ کہہ کر انکار کر دیں کہ یہ تو قرآن کی ”میزان“ پر تولنے کے بعد ”باطل“ ثابت ہوئی ہے لہذا اسے ردی کی ٹوکری میں پھینک دیا جائے۔ یاد رہے کہ غامدی صاحب اپنی اس ”میزان“ کے حرے سے بالفعل بہت سی احادیث صحیحہ کا انکار کر چکے ہیں۔

حقیقت یہ ہے کہ غامدی صاحب کا یہ کہنا کہ قرآن میزان ہے ایک بالکل بے اصل بات ہے۔



### 3۔ کیا سورۃ النصر مکی سورہ ہے؟

اہل علم جانتے ہیں کہ سلف و خلف کے تمام مفسرین کے نزدیک سورۃ نصر مدنی ہے اور اس کے مدنی سورہ ہونے پر سب کا اتفاق اور اجماع ہے۔

مگر جناب جاوید غامدی صاحب نے اس متفقہ اور مجمع علیہ امر میں بھی اختلاف پیدا کیا ہے اور ان کو سورۃ نصر کے مکی سورہ ہونے پر اصرار کیا ہے۔ چنانچہ وہ اپنی الٹی تفسیر ”البیان“ (میں اس تفسیر کو الٹی اس لیے کہتا ہوں کہ یہ آخری سورتوں سے شروع ہو کر ابتدائی سورتوں کی طرف اُلٹے رُخ پر چلی آ رہی ہے اور ابھی تک نامکمل ہے) میں لکھتے ہیں:

”سورۃ النصر کا مرکزی مضمون آپ کے لیے سر زمین عرب میں غالبہ حق کی بشارت اور آپ کو یہ ہدایت ہے کہ اس کے بعد آپ ﷺ اپنے پورو دگار سے ملاقات کی تیاری کریں۔

سورۃ کافرون کے بعد اور لہب سے پہلے یہاں اس سورہ (النصر) کے مقام سے واضح ہے کہ سورۃ کوثر کی طرح یہ بھی، اُم القریٰ مکہ میں رسول اللہ ﷺ کی دعوت کے مرحلہ ہجرت و براءت میں آپ ﷺ کے لیے ایک عظیم بشارت کی حیثیت سے نازل ہوئی ہے۔“

(البیان: ص: 252؛ مطبوعہ 2000ء)

اس سے معلوم ہوا کہ غامدی صاحب سورۃ نصر کو کمی قرار دیتے ہیں اور ”مرحلہ ہجرت و براءت“ کے زمانے میں اس کا نزول بتاتے ہیں۔ اسی بات کو وہ دوسرے مقام پر مختصر اور واضح طور پر یوں فرماتے ہیں کہ:

”ساتواں باب سورۃ ملک سے شروع ہو کر سورۃ الناس پر ختم ہوتا ہے۔ اس میں

آخری دو یعنی معوذین مدنی اور باقی سب کی ہیں۔“

(البيان: صفحہ 6)

گویا غامدی صاحب کی رائے میں سورہ نصر بھی کمی ہے کیونکہ وہ بھی سورہ ملک اور معوذین کے درمیان واقع ہے۔ البتہ ان کے نقطہ نظر کو مزید اچھی طرح سمجھنے کے لیے پہلے حوالے میں ایک دریافت طلب بات یہ ہے کہ ”مرحلہ هجرت و براءت“ سے ان کی کیا مراد ہے تو اسے بھی خود ان کی زبانی سنئے، وہ لکھتے ہیں:

”مرحلہ هجرت و براءت الماعون 107.....الاخلاص 112۔“

”قریش کے سرداروں کی فرد قرارداد جرم، انہیں عذاب کی وعید اور رسول اللہ ﷺ کے لیے بشارت کہ حرم کی تولیت اب ان کی جگہ آپ ﷺ کو حاصل ہو گی اور آپ کے دشمنوں کی جڑ اس سرز میں سے ہمیشہ کے لیے کٹ جائے گی۔“ (107، 108)

”ام القریٰ کے ائمہ کفر سے آپ کا اعلان براءت اور سرز میں عرب میں غلبہ حق کی بشارت۔ 109، 110۔“

”قریش کی قیادت، بالخصوص ابو لہب کا نام لے کر اس کی ہلاکت کی پیشین گوئی اور نبی ﷺ کی طرف سے، اس مرحلے کے اختتام پر عقیدہ توحید کے فیصلہ کا اعلان۔ (111، 112)“

(البيان: صفحہ 14)

گویا غامدی صاحب کا خود ساختہ مرحلہ ”هجرت و براءت“ دراصل هجرت سے پہلے کا کمی دور ہے اور وہ سورہ نصر کو اسی دور کی نازل شدہ کمی سورت مانتے ہیں۔ ایک اور مقام پر جناب غامدی قرآن مجید کے بارے میں اپنے خود ساختہ ”سات ابواب“ میں آخری باب کی وضاحت کرتے ہوئے بھی سورہ نصر کو کمی سورہ قرار دیتے ہیں۔ چنانچہ وہ لکھتے ہیں کہ:

”یہ قرآن مجید کا ساتواں باب ہے۔ اس میں الملک (67) سے الناس (114)

تک 48 سورتیں ہیں۔ ان سورتوں کے مضمایں، اور اس باب میں ان کی ترتیب سے معلوم ہوتا ہے کہ ان میں سے پہلی 46 سورتیں اُم القریٰ مکہ میں، اور آخری دو الفلق اور الناس ہجرت کے فوراً بعد مدینے میں نازل ہوئی ہیں۔“

قرآن مجید کے دوسرے سب ابواب کی طرح یہ چیز اس باب میں بھی ملحوظ رہے کہ یہ مکی سورتوں سے شروع ہوتا اور مدینات پر ختم ہو جاتا ہے۔“

(البيان: صفحہ 11)

گویا غامدی صاحب کی رائے میں زمانی اعتبار سے بھی سورہ نصر ہجرت سے پہلے مکہ میں نازل ہونے والی مکی سورت ہے۔ ہمارے نزدیک غامدی صاحب کی مذکورہ رائے نہ صرف یہ کہ غلط ہے بلکہ اجماع مفسرین اور اجماع امت کے بھی خلاف ہے۔ اس سلسلے میں ہم ذیل میں چند معتبر اور مستند تفاسیر کے حوالے پیش کرتے ہیں:

### ۱: ..... تفسیر الكشاف از علامہ محمود زخیری

((سورة النصر، مدنیة وهي ثلاثة آيات..... روی أنها نزلت في أيام التشريق بمنى في حجة الوداع.))

(تفسیر الکشاف، ج: 4، صفحہ 293، مطبوعہ مصر)

”سورہ نصر مدنی ہے، اس کی تین آیات ہیں..... روایت ہے کہ یہ سورت ایام تشریق میں منی میں حجۃ الوداع کے موقع پر نازل ہوئی تھی۔“

### ۲: ..... تفسیر قرطبی از امام قرطبی

(( وهي مدنية بإجماع و تسمى سورة التوديع، وهي ثلاثة آيات وهي آخر سورة نزلت جمیعاً، قاله ابن عباس في صحيح مسلم.))

(الجامع لاحکام القرآن، جلد: 10، صفحہ 229)

”اور وہ (سورہ نصر) مدنی ہے، اس کے مدنی ہونے پر اجماع ہے۔ اسے سورہ تودیع (الوداعی سورت) بھی کہتے ہیں۔ اس کی تین آیتیں ہیں۔ یہ آخری مکمل

نازل ہونے والی سورت ہے۔ صحیح مسلم میں حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ کا یہی قول نقل ہوا ہے۔“

### ۳: ..... تفسیر ابن کثیر از حافظ ابن کثیر

((تفسیر سورۃ إذا جاء نصر الله والفتح وهي مدنیة.))

(تفسیر القرآن العظیم، جلد 4، ص 561، مطبوعہ بیرون)

”تفسیر سورہ اذا جاء نصر الله والفتح اور یہ سورۃ مدنی ہے۔“

### ۴: ..... تفسیر داڑی از امام فخر الدین رازی

((هذا السورة من أواخر ما نازل بالمدينة.))

(تفسیر کبیر، جلد 32، ص 150، مطبوعہ تہران)

”یہ سورۃ مدنیے میں نازل ہونے والی آخری سورتوں میں سے ایک ہے۔“

### ۵: ..... تفسیر روح المعانی از علامہ محمود آلوی

((وَتُسَمَّى سُورَةُ إِذَا جَاءَ، وَعَنْ أَبْنَى مُسْعُودٍ: أَنَّهَا تُسَمَّى سُورَةُ التَّوْدِيعِ لِمَا فِيهَا مِنَ الْإِيمَاءِ إِلَى وَفَاتِهِ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ وَتَوْدِيعِهِ الدُّنْيَا وَمَا فِيهَا..... وَهِيَ مُدْنِيَّةٌ عَلَى الْقَوْلِ الْأَصْحِ فِي تَعْرِيفِ الْمُدْنِيِّ..... عَنْ أَبْنَى عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا أَنَّهُ قَالَ: هَذِهِ السُّورَةُ نَزَّلَتْ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ أَوْسِطَ أَيَّامِ التَّشْرِيقِ بِمَنْيٍ وَهُوَ فِي حِجَّةِ الْوَدَاعِ.“

(روح المعانی: ج 16، ص 458)

”اور یہ (سورہ نصر) سورۃ إذا جاءَ بھی کہلاتی ہے۔ حضرت ابن مسعود رضی اللہ عنہ کا قول ہے کہ اسے سورۃ تودیع (الوداعی سورت) بھی کہا جاتا ہے کیونکہ اس میں نبی ﷺ کی وفات اور آپ ﷺ کے دنیا و مافیہا سے رخصت ہونے کا اشارہ ملتا ہے۔ اور یہ ”مدنی“ کی تعریف کے صحیح ترین قول کے مطابق مدنی

سورت ہے ..... حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما سے روایت ہے کہ یہ سورۃ حجۃ الوداع کے موقع پر منی میں ایام تشریق کے وسط میں رسول اللہ ﷺ پر نازل ہوئی۔“

#### ۶: ..... قفسیر صراحتی از احمد مصطفیٰ مراغی

((هی مدنیۃ و آیاتھا ثلث، نزلت بعد التوبۃ.))

(تفسیر مراغی، جلد 30، ص 257)

”یہ (سورۃ نصر) مدنی سورت ہے، اس کی تین آیتیں ہیں اور یہ سورۃ توبہ کے بعد نازل ہوئی۔“

پھر آگے چل کر علامہ مراغی لکھتے ہیں:

((وَقَدْ فَهِمَ النَّبِيُّ ﷺ مِنْ هَذَا أَنَّ الْأَمْرَ قَدْ تَمَّ، وَلَمْ يَقِنْ إِلَّا أَنْ يَلْحَقَ بِالرَّفِيقِ الْأَعْلَىٰ.))

(تفسیر مراغی، جلد 30، ص 260)

”اس سورت کے نازل ہونے سے نبی ﷺ نے یہ بات سمجھ لی کہ اب کام ختم ہو چکا ہے۔ اب صرف ”رفیق اعلیٰ“ سے ملانا باقی رہ گیا ہے۔“

#### ۷: ..... قفسیر جلالین از علامہ محلی و سیوطی

((سورة النصر نزلت بمنی فی حجۃ الوداع فتعد مدنیۃ و هي آخر ما نزل من السور و آیاتھا ثلث.))

(جالین: جلد 1، ص 825، مطبوعہ قاہرہ)

”سورۃ نصر منی میں حجۃ الوداع کے موقع پر نازل ہوئی۔ اسے مدنی شمار کیا گیا ہے اور یہ نازل ہونے والی سورتوں میں سے آخری ہے، اس کی آیتیں تین

ہیں۔“

### ۸: ..... فتح القدیر از امام شوکانی

((إذا جاء نصر الله والفتح وتسمعي سورة التوديع هي ثلاث آيات وهي مدنية بلا خلاف.))

(فتح القدر: جلد 5، صفحہ 724)

”یہ سورہ إذا جاء نصر الله والفتح ہے اور یہ الوداعی سورہ بھی کہلاتی ہے۔ اس کی آیات تین ہیں۔ اور اس کے مدنی ہونے میں کسی کا بھی اختلاف نہیں۔“

### ۹: ..... البرهان فی علوم القرآن از بدرالدین زرشی

یہ اگرچہ تفسیر کی کتاب نہیں ہے لیکن علوم القرآن کے موضوع پر سند کی حیثیت رکھتی ہے۔ اس کی چار جلدیں ہیں۔ اس میں سورہ إذا جاء نصر الله یعنی سورہ نصر کو بالاتفاق مدنی سورتوں کی فہرست میں شمار کیا گیا ہے۔

(ملاحظہ ہو: البرهان فی علوم القرآن، جلد اول، ص 194)

### ۱۰: ..... تدبیر قرآن از مولانا امین احسن اصلاحی

اس میں بھی سورہ نصر کو ”بالاتفاق مدنی“، قرار دیا گیا ہے۔ اور اصلاحی صاحب اسے صحیبیہ کے بعد اور فتح مکہ سے پہلے نازل شدہ مدنی سورت مانتے ہیں۔ چنانچہ وہ لکھتے ہیں کہ: ”ہجرت اور فتح و نصرت کے درمیان یہی وہ رشتہ ہے جس کے سبب سے (یہ سورہ جو بالاتفاق مدنی ہے) ایک کمی سورہ کی ثانی قرار پائی۔ اس سورہ کے زمانہ نزول سے متعلق دو قول ہیں: ایک یہ کہ فتح مکہ کے بعد نازل ہونے والی سورتوں میں سے یہ سب سے آخری سورہ ہے۔ دوسرا یہ کہ یہ فتح مکہ سے پہلے اس کی بشارت کے طور پر نازل ہوئی ہے۔ میرے نزدیک اسی دوسرے

قول کو ترجیح حاصل ہے۔“

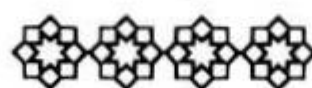
(تہذیب قرآن: جلد 9، صفحہ 615، 616)

خلاصہ کلام یہ ہے کہ تمام مفسرین اور علمائے امت کے نزدیک سورہ نصر مدنی سورت ہے۔ اس کے مدنی ہونے پر اجماع امت ہے اور امام قرطبی نے، جیسا کہ اوپر مذکور ہوا، اس پر اجماع نقل کیا ہے اور امام شوکانی کہتے ہیں کہ اس بارے میں کسی کا بھی اختلاف نہیں۔

اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ غامدی صاحب کو آخراً یک اجماعی متفق علیہ امر میں اختلاف پیدا کرنے کی ضرورت کیوں پیش آتی ہے؟

میرے نزدیک اس کا واحد سبب ان کے وہ من گھڑت، خود ساختہ اور موضوعہ اصول تفسیر و اصول دین ہیں جن کا لازمی نتیجہ امت کے متفقة اور مجمع علیہ مسائل میں بھی اختلاف کی صورت میں نکلتا ہے اور جس سے امت میں افتراق و انتشار پیدا ہوتا ہے۔

چنانچہ حد رجم کا مسئلہ ہو یا مرتد کی سزا کا، جہاد و قتال کا حکم ہو یا قراءات سبعہ کا، حدود میں عورت کی گواہی کا مسئلہ ہو یا دیت کا، وحی خفی کی بات ہو، یا عیسیٰ علیہ السلام کے زندہ آسمان پر اٹھا لینے کی یا پھر رسولوں کا قتل ممکن ہونے کی۔ غامدی صاحب ہر معاملے میں امت سے الگ کھڑے نظر آتے ہیں اور اس غیر سبیل المؤمنین پر چلتے دکھائی دیتے ہیں جو کعبے کی بجائے ترکستان کو جاتی ہے۔



## 4۔ قرآن کی معنوی تحریف کے نمونے

جناب جاوید احمد غامدی صاحب نہ صرف احادیث صحیحہ کے منکر ہیں، بلکہ وہ قرآن کی معنوی تحریف کرنے کے عادی بھی ہیں۔ ان کے ہاں تحریف قرآن کے بہت سے نمونے پائے جاتے ہیں۔ اس مضمون میں ان کی تحریف قرآن کا ایک نمونہ پیش کیا جاتا ہے:

غامدی صاحب ”اسلام کے حدود و تعزیرات“ پر خامہ فرمائی کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

”موت کی سزا قرآن کی روز سے قتل اور فساد فی الارض کے سوا کسی جرم میں نہیں دی جاسکتی۔ اللہ تعالیٰ نے پوری صراحت کے ساتھ فرمایا ہے کہ ان دو جرائم کو چھوڑ کر، فرد ہو یا حکومت، یہ حق کسی کو بھی حاصل نہیں ہے کہ وہ کسی شخص کی جان کے درپے ہوا اور اسے قتل کر ڈالے۔ (سورہ) مائدہ میں ہے:

﴿مَنْ قَتَلَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِي الْأَرْضِ فَكَانَمَا قَاتَلَ النَّاسَ جَمِيعًا﴾ (5:32)

”جس نے کسی کو قتل کیا، اس کے بغیر کہ اس نے کسی کو قتل کیا ہو، یا زمین میں فساد برپا کیا ہو، تو اس نے گویا سب انسانوں کو قتل کیا۔“

(میزان، صفحہ 283، طبع دوم، اپریل 2002ء، مطبوعہ لاہور)

غامدی صاحب کی محولہ بالا عبارت تہ در تہ مغالطہ آمیزی اور پیچ در پیچ گمراہی کا مرقع ہے، جس کی تفصیل درج ذیل ہے:

1۔ پوری آیت نہ لکھنا:

غامدی صاحب نے اپنی تحریر میں سب سے پہلے یہ مغالطہ اور فریب دیا ہے کہ انہوں

نے سورہ المائدہ کی آیت پوری نہیں لکھی کیوں کہ اگر وہ پوری آیت لکھ دیتے تو اس سے وہ اپنا من پسند مفہوم کشید نہیں کر سکتے تھے۔ اس لیے انہوں نے مذکورہ آیت کا صرف اتنا حصہ لکھا ہے جس سے ان کو اپنا خود ساختہ مفہوم نکالنے میں کچھ آسانی پیدا ہوئی ہے۔ ان کی یہ حرکت صحیک ٹھیک مذموم تفسیر بالرأی اور قرآن کی معنوی تحریف ہے۔ مکمل آیت یوں ہے:

﴿ مِنْ أَجْلِ ذِلْكَ كَتَبْنَا عَلَىٰ بَنِي إِسْرَائِيلَ أَنَّهُ مَنْ قَتَلَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِي الْأَرْضِ فَكَانَمَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعًا وَمَنْ أَحْيَاهَا فَكَانَمَا أَخْيَا النَّاسَ جَمِيعًا وَلَقَدْ جَاءَتُهُمْ رُسُلُنَا بِالْبَيِّنَاتِ ثُمَّ إِنَّ كَثِيرًا مِنْهُمْ بَعْدَ ذَلِكَ فِي الْأَرْضِ لَمُسْرِفُونَ ۝ ۵ ﴾

(المائدہ: 32)

”اسی سبب سے ہم نے بنی اسرائیل کے لیے لکھ دیا کہ جس نے کسی کو بغیر قصاص کے یا بغیر زمین میں فساد پھیلانے کے سزا کے قتل کیا تو گویا اس نے تمام انسانوں کو قتل کر دالا اور جس نے کسی ایک شخص کی جان بچائی، اس نے گویا سارے انسانوں کی جان بچائی۔ اور یہ واقعہ ہے کہ ہمارے بھیجے ہوئے پیغمبر واضح احکام لے کر ان کے پاس آئے مگر اس کے باوجود ان میں سے اکثر لوگ زمین میں زیادتیاں کرتے رہے۔“

یہ وہ اصل آیت ہے جس کا من پسند نکلا اگ کر کے غامدی صاحب نے اپنا مطلوبہ مفہوم کشید کیا ہے کہ ”اللہ تعالیٰ نے پوری صراحت کے ساتھ فرمایا ہے کہ دو جرائم قتل اور فساد فی الارض کو چھوڑ کر موت کی سزا نہیں ہے۔“ گویا اس مقام پر غامدی صاحب نے اسی طرح قرآن کی معنوی تحریف کر دی ہے جیسے کوئی شخص قرآن کی سورہ النساء آیت 43 کی درج ذیل

عبارت:

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَقْرُبُوا الصَّلَاةَ وَإِنْتُمْ سُكْرٌ ..... ۴۳ ﴾

(النساء: 43)

”اے ایمان والو! نماز کے قریب نہ جاؤ جب کہ تم نشے کی حالت میں ہو.....“  
 میں سے اُس کے آخری الفاظ ”وَأَنْتُمْ سُكَّرٌ“ (جبکہ تم نشے کی حالت میں ہو) حذف کر کے اس سے یہ مفہوم نکالے کہ قرآن مجید مسلمانوں کو نماز کے قریب جانے سے روکتا ہے۔ ایسی جسارت صرف وہی شخص ہی کر سکتا ہے جس کے دل میں اللہ کا خوف نہ ہو اور جسے آخرت کی جواب دہی کا احساس نہ ہو۔

## 2- مذموم تفسیر بالرائے:

غامدی صاحب نے اسلامی شریعت میں موت کی سزا کے بارے میں بحث کرتے ہوئے پہلا کمال تو یہ دکھایا کہ آیت پوری نہیں دی کیونکہ مذکورہ آیت کے مضمون کا تعلق بنی اسرائیل سے ہے جس کا کوئی تعلق اسلامی حدود و تعزیرات سے نہیں۔ دوسرے، مذکورہ آیت بھی یہودیوں کے قانون قصاص سے متعلق نہیں ہے بلکہ اس قانون کے فلسفہ و حکمت کے بارے میں ہے جبکہ یہودیوں کا قانون قصاص قرآن میں اس طرح بیان ہوا ہے:

﴿ وَكَتَبْنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ وَالْعَيْنَ بِالْعَيْنِ وَالْأَنْفُ  
 بِالْأَنْفِ وَالْأَذْنَ بِالْأَذْنِ وَالسِّنَ بِالسِّنِ وَالْجُرُوحَ قِصَاصٌ فَمَنْ  
 تَصَدَّقَ بِهِ فَهُوَ كَفَارَةً لَهُ وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ  
 الظَّالِمُونَ ۝ ﴾

(المائدۃ: 45)

”ہم نے یہودیوں کے لیے توریت میں لکھ دیا تھا کہ جان کے بد لے جان، آنکھ کے بد لے آنکھ، ناک کے بد لے ناک، کان کے بد لے کان اور دانت کے بد لے دانت اور اسی طرح زخموں کا بھی ویسا ہی بد لہ لینا ہے۔ پھر جو کوئی معاف کر دے تو یہ اس کے گناہوں کا کفارہ بن جائے گا اور جو اللہ کے نازل کیے

ہوئے قانون کے مطابق فیصلہ نہ کریں، وہی ظالم ہیں۔“

سورۃ المائدۃ کی جس آیت سے غامدی صاحب نے موت کی سزا کو صرف دو جرام تک محدود کر دیا ہے، اُس آیت کو دوسرے تمام مفسرین کی طرح ان کے استاد ”امام“ امین احسن اصلاحی بھی اسلامی حدود و تعزیرات کا مأخذ نہیں سمجھتے بلکہ انہوں نے بھی اس آیت کے مضمون کو یہودیوں سے متعلق قرار دیا ہے۔ چنانچہ وہ اپنی تفسیر ”تدریس قرآن“ میں مذکورہ آیت کے حوالے سے لکھتے ہیں کہ:

﴿إِنَّهُ مَنْ قَاتَلَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِي الْأَرْضِ فَكَانَمَا قَاتَلَ النَّاسَ جَمِيعًا وَمَنْ أَحْيَاهَا فَكَانَمَا أَحْيَا النَّاسَ جَمِيعًا﴾

”یہ اُس اصل حکم کا بیان نہیں ہے جو قصاص کے باب میں یہود کو دیا گیا بلکہ اس کی دلیل اور اس کی حکمت و عظمت بیان ہوئی ہے۔ ”جان کے بد لے جان“ کا قانون تورات میں بھی ہے اور اس کا حوالہ سورہ میں بھی آگے آ رہا ہے۔ یہاں چوں کہ مقصود یہود کی شرارت و شقاوت کو نمایاں کرنا ہے، اس وجہ سے قانونِ قصاص کا اصل فلسفہ بیان فرمایا گیا۔ یہود پر قتل نفس کی سنگینی واضح کرنے کے لیے ان کو یہ حکم اس تصریح کے ساتھ دیا گیا تھا کہ ایک کا قاتل نفس کی سنگینی واضح کرنے کے لیے ان کو یہ حکم اس تصریح کے ساتھ دیا گیا تھا کہ ایک کا قاتل سب کا قاتل اور ایک کا بچانے والا سب کا بچانے والا اٹھرے گا۔ لیکن پھر وہ قتل اور فساد فی الارض کے معاملے میں بالکل بے باک ہو گئے۔“

(تدریس قرآن، جلد 2، صفحہ 503)

لہذا یہ غامدی صاحب کی تحریفِ قرآن اور نہ موم تفسیر بالرائے کا شاخانہ ہے کہ انہوں نے المائدۃ کی آیت مذکورہ کو اس کے سیاقی کلام سے کاٹ کر اس کا صرف ایک تہائی تکڑا کر لکھ

کراس سے وہ معنی نکالے جو ان کے استاد ”امام“ سمیت آج تک کسی مفسر نے نہیں نکالے کہ اسلام میں موت کی سزا صرف دو جرائم پر دی جاسکتی ہے اور ”اللہ تعالیٰ نے اسے پوری صراحة“ سے بیان فرمادیا ہے جس کے بعد کسی فرد یا حکومت کو دو جرائم (قتل اور فساد فی الارض) کے سوا کسی اور جرم میں موت کی سزا دینے کا کوئی حق نہیں جبکہ اہل علم جانتے ہیں کہ قتل کے قصاص کا قانون تو سورۃ البقرۃ کی آیت 178 میں بیان ہوا ہے اور فساد فی الارض یا محاربہ میں موت کی سزا کا قانون سورۃ المائدۃ کی آیت 33 میں مذکور ہے۔

زیر بحث آیت کا موت کی سزا کے قانون سے تعلق نہیں۔ یہ تلуб بالقرآن ہے جو غامدی صاحب کا مشغله ہے کہ وہ زنا کی سزا سے رجم بھی المائدۃ 33 سے نکال لیتے ہیں۔

### 3۔ احادیث صحیحہ کا انکار:

غامدی صاحب نے اپنی مذکورہ عبارت کے ذریعے کئی احادیث صحیحہ کا انکار بھی کر داala ہے۔ اہل علم جانتے ہیں کہ صحیح احادیث (جو تو اتر کی مانند ہیں) میں شادی شدہ زانی کے لیے رجم، یعنی سنگاری کی سزا موجود ہے جو کہ موت کی سزا ہے۔ اسی طرح احادیث صحیحہ میں مرتد کے لیے موت کی سزا مقرر ہے۔ غامدی صاحب نے ایک ہی سانس میں ان دونوں شرعی حدود کا انکار کر دیا ہے۔ ان کی یہ حرکت دیگر منکرین حدیث کی طرح کا صریح انکارِ حدیث اور انکارِ سنت ہے اور قرآن و سنت کے باہمی تعلق کو ختم کرنے کی مذموم کوشش ہے۔ کیونکہ حدیث و سنت دراصل قرآن ہی کی شرح ہے اور جلت اور واجب الاطاعت ہے۔ مگر غامدی صاحب کا حال یہ ہے کہ وہ سنت سے ثابت شدہ بہت سے احکام کے منکر ہیں۔

### 4۔ اجماع امت کا انکار:

غامدی صاحب کی مذکورہ عبارت میں اجماع امت کا انکار بھی پایا جاتا ہے کیونکہ اس

بات پر اجماع امت نہیں ہے کہ شریعت میں موت کی سزا صرف دو جرائم (قتل اور فساد) ہی پر ہے بلکہ اجماع امت کی رو سے شادی شدہ زانی اور مرتد دونوں کے لیے بھی موت کی شرعی سزا مقرر ہے اور ان دونوں جرائم ..... شادی شدہ شخص کے زنا اور ارتاد کی سزا موت ..... کے غامدی صاحب منکر ہیں۔

### 5۔ اسلامی شریعت کا انکار:

غامدی صاحب کا یہ دعویٰ کہ صرف دو جرائم ہی پر موت کی سزا ہے یا تو اسلامی شریعت سے ناواقفیت کا نتیجہ ہے یا پھر خانہ ساز شریعت ایجاد کرنے کے شوق کا شاخانہ ہے کیونکہ شریعت اسلامیہ میں صرف مذکورہ دو جرائم (قتل اور فساد) ہی پر موت کی سزا مقرر نہیں ہے بلکہ اور بھی کئی جرائم پر موت کی سزا مقرر ہے، جیسے شادی شدہ زانی کے لیے سنگاری اور مرتد کے لیے سزا موت۔ لہذا غامدی صاحب نے اپنی مذکورہ عبارت کے ضمن میں اسلامی شریعت کے حدود و تعزیرات کا بھی انکار کر دیا ہے۔

**خلاصہ کلام :** ..... منکر حدیث جناب جاوید غامدی کا یہ نظریہ بالکل غلط ہے کہ موت کی سزا قرآن کی رو سے قتل اور فساد فی الارض کے سوا کسی جرم میں بھی نہیں دی جاسکتی۔ پورے قرآن مجید میں کہیں بھی اس طرح کی کوئی تحدید نہیں کی گئی کہ ان دو جرائم کے سوا اللہ تعالیٰ کے قانون میں کسی فرد یا حکومت کو یہ حق حاصل نہیں کر وہ کسی شخص کو موت کی سزا دے۔ اگر غامدی صاحب کے مذکورہ نظریہ کو مان لیا جائے تو معاذ اللہ اس قرآنی حکم کی سب سے پہلی نافرمانی خود حضرت محمد ﷺ نے کی جنہوں نے عملی طور پر شادی شدہ زانیوں اور مرتدوں کو بھی موت کی سزا دی۔ العیاذ باللہ!

### 6۔ تحریف قرآن کی چند دیگر مثالیں:

غامدی صاحب کے ہاں تحریف قرآن، تلub بالقرآن اور مذموم تفسیر بالرائے کی

مثالیں بکثرت پائی جاتی ہیں۔ ذیل میں ہم ان کی کتاب ”البيان“ سے چند آیات کا ترجمہ و تفسیر پیش کرتے ہیں:

1۔ سورۃ اللہب میں ﴿تَبَّتْ يَدَا أَبِي لَهَبٍ﴾ کا ترجمہ یہ کیا ہے:  
”ابولہب کے بازوں توٹ گئے۔“

پھر اس کی تفسیر میں فرماتے ہیں کہ:  
”یعنی اُس کے اعوان والنصار ہلاک ہوئے۔“

(البيان، صفحہ 260، تاریخ اشاعت ستمبر 98، لاہور)

2۔ سورۃ الاخلاص میں ﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ﴾ کا ترجمہ اس طرح کیا ہے:  
”وہ اللہ سب سے الگ ہے۔“

(البيان، صفحہ 261)

3۔ سورۃ القیل میں ﴿تَرْمِيهِمْ بِحَجَارَةٍ مِّنْ سِجِيلٍ﴾ کا ترجمہ یہ کیا ہے کہ:  
”تو کبی ہوئی مٹی کے پھر انھیں مار رہا تھا۔“

(البيان، صفحہ 240)

4۔ سورۃ البروج میں ﴿فُتَّلَ أَصْحَبُ الْأَخْدُودِ ۝ النَّارِ ذَاتِ الْوَقُودِ﴾ کا یہ ترجمہ کیا ہے کہ:  
”مارے گئے ایندھن بھری آگ کی گھانی والے۔“

(البيان، صفحہ 157)

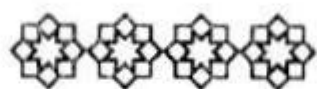
اور پھر اس کی تفسیر یوں فرمائی ہے کہ:

”یہ قریش کے آن فراعنة کو جہنم کی وعید ہے جو مسلمانوں کو ایمان سے پھیرنے کے لیے ظلم و ستم کا بازار گرم کیے ہوئے تھے۔ انھیں بتایا گیا ہے کہ وہ اگر اپنی اس روشن سے باز نہ آئے تو دوزخ کی اُس گھانی میں پھینک دیے جائیں گے جو

ایندھن سے بھری ہوئی ہے۔ اس کی آگ نہ کبھی دھیمی ہو گی اور نہ بجھے گی۔“

(البیان، صفحہ 157)

اس طرح جاوید احمد غامدی صاحب آج کل کبھی پس پردوہ اور کبھی پردہ سکریں پر آ کر تحریف قرآن کی رسم زندہ رکھے ہوئے ہیں، فتنہ انکارِ حدیث کی آبیاری کر رہے ہیں، روشن خیال اعتدال پسندی (Enlightened Moderation) کی تھیک تھیک نمائندگی فرمار رہے ہیں اور دین اسلام کا نیا ایڈیشن تیار کرنے میں مصروف ہیں۔



## 5۔ سورۃ الفیل کی غلط تاویل

قرآن مجید کی سورۃ الفیل میں اصحاب الفیل (ہاتھی والوں) کے جس واقعہ کی طرف اشارہ کیا گیا ہے۔ اس کی صحیح، متفقہ اور مجمع علیہ تفسیر میں بھی غامدی صاحب نے اختلاف پیدا کرنے کی کوشش کی ہے۔

اصل واقعہ جس پر سلف سے خلف تک، تمام مفسرین کرام کا اتفاق اور اجماع ہے، مختصر طور پر یہ ہے کہ یمن کا ایک متھب عیسائی حکمران ابرہہ ساٹھ ہزار کاشکر لے کر ہاتھیوں کے ہمراہ خانہ کعبہ پر حملہ آور ہوا تاکہ اسے مسما کر دے۔ قریش مکہ اتنے بڑے اشکر کا مقابلہ نہیں کر سکتے تھے، اس لیے وہ اس موقع پر قریب پہاڑوں میں چلے گئے۔ جب وہ اشکر مزدلفہ اور منی کے درمیان وادی مُحَسَّر میں پہنچا تو اچانک ایک طرف سے پرندوں کے جھنڈ کے جھنڈ نمودار ہوئے، جنہوں نے اس اشکر پسگ ریزوں اور کنکروں کی بارش کر دی۔ اس کے نتیجے میں ہاتھیوں سمیت پورا اشکر تباہ و بر باد ہو گیا۔ اس طرح اللہ تعالیٰ نے اپنی قدرت کاملہ سے خانہ کعبہ کی حفاظت فرمائی اور ابرہہ کا منصوبہ ناکام بنا دیا گیا۔ یہ واقعہ اسی سال پیش آیا جس میں حضرت محمد ﷺ کی ولادت با سعادت ہوئی تھی۔

اصحاب فیل کے واقعہ کی اس تفسیر پر تمام مفسرین کرام کا چودہ سو برس سے اتفاق اور اجماع موجود ہے۔ اس کے بر عکس جناب جاوید احمد غامدی صاحب سورۃ فیل کا درج ذیل ترجمہ اور تفسیر فرماتے ہیں:

إِنَّمَا الْأَعْذَنْ لِلْجَنَاحِيْمُ

﴿ إِنَّمَا تَرَكَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصْحَابِ الْفِيلِ ۝ إِنَّمَا يَجْعَلُ كَيْدَهُمْ فِي تَضْلِيلٍ ۝ وَأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طَيْرًا أَبَا بَيْلَ ۝ تَرْمِيْهُمْ بِحِجَارَةٍ مِّنْ

سِجِيلٍ ۝ فَجَعَلَهُمْ كَعَصْفٍ مَا كُولٍ ۝

”اللہ کے نام سے جو سراسر رحمت ہے، جس کی شفقت ابدی ہے۔“

”تو نے دیکھا نہیں کہ تیرے پروردگار نے ہاتھی والوں سے کیا کیا؟ ان کی چال کیا اُس نے اکارت نہیں کر دی؟ اور ان پر جہنڈ کے جہنڈ پرندے مسلط نہیں کر دیے؟ (اس طرح کہ) تو پکی ہوئی مٹی کے پتھر انہیں مار رہا تھا اور اُس نے انہیں کھایا ہوا بھوسا بنادیا۔“

(البيان، صفحہ 239، مطبوعہ جنوری 2000ء)

اس ترجمے میں سب سے پہلے الرّحِیْم کے ترجمے ”جس کی شفقت ابدی ہے“ کی انفرادیت کی داد دیجیے گا اور اس کے بعد ﴿تَرْمِيْهُمْ بِحِجَارَةٍ مِّنْ سِجِيلٍ﴾ کے ترجمہ ”(اس طرح کہ) تو پکی ہوئی مٹی کے پتھر انہیں مار رہا تھا۔“ پر سرد ہنسنے گا۔

پھر ذرا اُن تفسیری حواشی پر بھی نظر ڈالیے جو جناب جاوید غامدی صاحب نے تحریر فرمائے ہیں۔ پہلی آیت کی وضاحت فرماتے ہوئے، انہوں نے لکھا ہے کہ:

یمن کا نائب السلطنت ابرہہ جب نو ہاتھیوں اور سانچھ ہزار کا شکر لے کر بیت الحرام کو ڈھادینے کی غرض سے مکہ پر حملہ آور ہوا، تو قریش کھلے میدان میں، اُس کے مقابلے کی طاقت نہ پا کر منی کے پہاڑوں میں چلے گئے، اور وہیں سے انہوں نے اس شکر جرار پر سنگ باری کی۔ اُن کی یہ مدافعت، ظاہر ہے کہ انتہائی کمزور تھی، لیکن اللہ پروردگار عالم نے اپنی قوت قاہرہ اس میں شامل کر دی اور اس کے نتیجے میں ہوا کے تند و تیز طوفان (حاصب) نے ابرہہ کی فوجوں کو اس طرح پامال کیا کہ وادی م Hassan میں پرندے دنوں اُن کی نعشیں نوپتے رہے۔ اُس زمانے کے ایک شاعر ابو قیس نے کہا ہے:

فَأَرْسَلَ مِنْ رَبِّهِمْ حَاصِبَ

يَلْفِهِمْ مَثْلَ لَفِ الْقَزْمَ

”پھر اُن کے پروردگار کی طرف سے اُن پر حاصب بھی گئی جو خس و خاشک کی

طرح انھیں پیٹھی چلی جاتی تھی۔“

”تو نے دیکھا نہیں، میں واحد کے صیغہ سے خطاب کا جو اسلوب اس آیت میں ہے، یہ بالعموم اس وقت اختیار کیا جاتا ہے، جب مخاطبین کے ایک ایک شخص کو فرد افراد متوجہ کرنا پیش نظر ہو۔“

(البيان، صفحہ 239)

اس کے بعد تیسری آیت کی تشریع میں لکھتے ہیں کہ:

”یہ ابر ہے کی فوجوں کی بے بسی سے کنایہ ہے۔ یعنی اللہ تعالیٰ نے ساف و حاصل کے صونان سے انہیں اس طرح پامال کیا کہ کوئی ان کی لاشیں اٹھانے والا بھی نہ رہا۔ وہ میدان میں پڑی تھیں اور گوشت خور پرندے انھیں نوچنے اور کھانے کے لیے، ان پر جھپٹ رہے تھے۔“

(البيان، صفحہ 240)

پھر آگے چل کر آیت 4 کی تفسیر بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ:

”اصل میں تَرْمِيْهُمْ ہے۔ یہ اس سے پچھلی آیت میں عَلَيْهِمُ کی ضمیر مجرور سے حال واقع ہوا ہے۔ ہوا کہ تند و تیز تپھیروں کے ساتھ ابر ہے کے شکر پر آسمان سے جو سنگ باری ہوئی، اس کے لیے اگر غور کیجیے تو یہ لفظ نہایت صحیح استعمال ہوا ہے۔ پرندوں کے پھر پھینکنے کے لیے، جس طرح کہ عام طور پر سمجھا جاتا ہے، اسے کسی طرح موزوں قرار نہیں دیا جاسکتا۔“

(البيان، صفحہ 240)

پھر آگے چل کر آیت 54 کی تفسیر کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ:

”اصل میں كَعَصْفِ مَأْكُولٍ کے الفاظ آئے ہیں۔ کسی چیز کا نام اس کے انجام کے لحاظ سے رکھنا عربی زبان کا ایک معروف اسلوب ہے۔ یہ اسی نوعیت کی رزکیب ہے اور آیت کا مدعایہ ہے کہ تمہاری مدافعت اگرچہ ایسی کمزور تھی کہ تم

پھاڑوں میں چھپے ہوئے انہیں کنکر پھر مار رہے تھے، لیکن جب تم نے حوصلہ کیا اور جو کچھ تم کر سکتے تھے، کردالا تو اللہ نے اپنی سنت کے مطابق تمہاری مدد کی اور ساف و حاصل کا طوفان بھیج کر اپنی ایسی شان دکھائی کہ انھیں کھایا ہوا بھوسما بنادیا۔“

(البيان، صفحہ 241)

غامدی صاحب نے سورۃ الفیل کی جو تفسیر فرمائی ہے وہ قرآن کے نظائر، اجماع امت اور تاریخ و کلام عرب کے خلاف ہے، اس لیے ناقابل قبول ہے۔ اب ہم اپنے نقطہ نظر کو تفصیل سے پیش کریں گے۔

### 1- صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کی تفسیر:

سب سے پہلے ہم اس سورہ کی تفسیر میں صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے اقوال کو دیکھتے ہیں:

1۔ ابن حجر عسقلانی نے فتح الباری میں صحیح بخاری کی اس حدیث ((إِنَّ اللَّهَ حَسْنٌ عَنْ مَكَةَ الْفَيْلِ .)) کی شرح میں حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ کا یہ قول نقل کیا ہے کہ:

((وَأَخْرَجَهُ أَبْنُ مَرْدُوِيَّهُ بِسَنَدِ حَسْنٍ عَنْ عُكْرَمَةَ، عَنْ أَبْنِ عَبَّاسٍ

قَالَ: جَاءَ أَصْحَابُ الْفَيْلِ حَتَّى نَزَلُوا الصَّفَاحَ وَهُوَ بَكْسُ الرَّمَمَةِ

ثُمَّ فَاءَ ثُمَّ مَهْمَلَةً مَوْضِعَ خَارِجِ مَكَةَ مِنْ جَهَةِ طَرِيقِ الْيَمَنِ، فَأَتَاهُمْ

عَبْدُ الْمَطْلَبَ فَقَالَ: إِنَّ هَذَا بَيْتَ اللَّهِ لَمْ يَسْلُطْ عَلَيْهِ أَحَدًا، قَالُوا لَا

نَرْجِعُ حَتَّى نَهْدِمَهُ، فَكَانُوا لَا يَقْدِمُونَ فِيهِمْ إِلَّا تَأْخِرَ، فَدَعَا اللَّهُ

الْطَّيْرَ الْأَبَابِيلَ فَأَعْطَاهَا حِجَارَةً سُودَاءً فَلَمَّا حَاذَتْهُمْ رَمَتُهُمْ فَمَا

بَقَى مِنْهُمْ أَحَدٌ إِلَّا أَخْذَتْهُ الْحَكَةُ فَكَانَ لَا يَحُلُّ أَحَدٌ مِنْهُمْ جَلْدَهُ

إِلَّا تَسَاقَطَ لَحْمَهُ .))

(جلد 15، صفحہ 255، مطبوعہ بیروت)

”اور ابن مددویہ نے عکرمه سے اور انہوں نے ابن عباس رضی اللہ عنہا سے حسن سند کے ساتھ روایت کی ہے کہ ہاتھیوں والے آئے اور وہ صفاح کے مقام پر پہنچ گئے جو مکہ سے باہر (مصفاقات میں) یمن کے راستے پر ایک جگہ کا نام ہے۔ عبدالمطلب ان کے پاس گئے اور ان سے کہا: ”یہ اللہ کا گھر ہے جس پر وہ کسی اور کو مسلط نہیں ہونے دیتا۔“ وہ بولے: ”ہم اس کو گرانے بغیر واپس نہ جائیں گے۔“ ان کے ہاتھی آگے نہیں بڑھ رہے تھے۔ اس وقت اللہ نے پرندوں کے جھنڈ کے جھنڈ بلا لیے، ان کو سیاہ کنکردے دیے۔ پھر جب وہ لشکر کے پاس پہنچے تو انہوں نے ان پر کنکر بر سائے (جس سے وہ سب مر گئے) اور جو کوئی بچ گیا تو اسے حُشَّہ (جلد کی بیماری) نے آلیا جس سے اس کے جسم کا گوشت اس سے الگ ہو کر گرجاتا تھا۔“

2۔ امام فخر الدین رازیؒ نے اپنی تفسیر کبیر میں سورۃ الفیل کی تفسیر کرتے ہوئے حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہا کا یہ قول نقل کیا ہے:

((روی عن عکرمة عن ابن عباس، قال: لما أرسل الله الحجارة على أصحاب الفيل لم يقع حجر على أحد منهم إلا نفط جلده وثار به الجدرى.))

(ج 32، ص 100، مطبوعہ تہران)

”عکرمه نے حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہا سے روایت کیا ہے کہ جب اللہ تعالیٰ نے ہاتھی والوں پر کنکر بھیجے تو ان میں سے جس کو وہ کنکر لے گا، اس کی کھال گلنے لگی اور اس کو جدری (جلد کی بیماری) نے آلیا۔“

اب ظاہر ہے قرآن کی جس تفسیر کو رسول اللہ ﷺ کی ایک حدیث مجمل طور پر بیان کر رہی ہو، اسی حدیث کی تشریح ایک جلیل القدر صحابی حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہا فرمادی ہے ہوں تو پھر اس تفسیر میں کیا شک باقی رہ جاتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ہاتھیوں کو مکہ پہنچنے سے روک دیا اور

پرندوں کے کنکر پھینکنے کے ذریعے ان کو تباہ کر دیا تھا اور اس دعوئی کا کیا جواز رہتا ہے کہ ہاتھیوں کا لشکر تو قریش کے پتھراوے سے بر باد ہوا اور پرندے صرف ان کی لاشوں کو کھانے کے لیے آئے تھے۔

### 2- قرآن کا اسلوب بیان:

سب سے پہلے اس سورہ میں قرآن مجید کے اسلوب بیان پر غور کریں تو آغاز میں الْمُ تَرَ (کیا تو نے نہیں دیکھا) کے الفاظ آئے ہیں۔ یہ اسلوب بیان قرآن میں عموماً غیر معین مخاطب کے لیے آتا ہے۔ جسے اصطلاح میں خطاب لغير معین کہا جاتا ہے اور یہ استفہام انکاری کے طور پر آتا ہے۔ اس اسلوب میں کوئی خاص فرد یا گروہ مخاطب نہیں ہوتا بلکہ عام انسانوں سے خطاب کیا جاتا ہے۔ مثال کے طور پر قرآن میں ہے کہ؛

﴿الْمُ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبِّكَ بِعَادٍ﴾

(الفجر: 6)

”کیا تو نے دیکھا کہ تیرے رب نے قوم عاد سے کیا سلوک کیا۔“

ایک اور مثال یہ ہے کہ؛

﴿الْمُ تَرَ إِلَى رَبِّكَ كَيْفَ مَدَ الظَّلَّ﴾

(الفرقان: 45)

”کیا تو نے نہیں دیکھا کہ تیرے رب نے سائے کو کیسے پھیلایا ہے۔“

اس طرح سورہ فیل کے شروع میں بھی الْمُ تَرَ کا خطاب کسی خاص فرد یا گروہ کے لیے نہیں ہے۔ لہذا اس سے خاص قریش کو مخاطب مانا ہرگز درست نہیں ہے۔

### 3- تفسیر القرآن بالقرآن:

قرآن کی تفسیر کا سب سے عمدہ اور اعلیٰ اصول جسے سب جانتے ہیں، یہ ہے کہ قرآن کی تفسیر خود قرآن سے کی جائے۔ اس اصول کے مطابق جب ہم سورہ فیل پر غور کرتے ہیں تو

اس کی کئی نظیریں موجود ہیں۔

ل) پہلی نظیریہ ہے:

﴿أَلْمُ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادٍ ۝﴾

(الفجر: 6)

”کیا تو نے نہیں دیکھا کہ تیرے رب نے قوم عاد سے کیا سلوک کیا۔“

یہ آیت اپنے انداز بیان ہی سے واضح کر رہی ہے کہ قوم عاد کے لیے جس عذابِ الٰہی کی طرف اشارہ ہے، اس میں کسی انسانی کوشش اور کسب کا کوئی دخل نہیں ہے۔ قوم عاد پر جو عذاب بھیجا گیا وہ کوئی انسانی فعل نہیں تھا بلکہ سراسر قدرتِ الٰہی کا کرشمہ تھا۔

﴿أَلْمُ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادٍ ۝﴾ ..... ”کیا تو نے دیکھا کہ تیرے رب نے کیا کیا۔“ کے اسلوب سے واضح ہے کہ اس کے ضمن میں واقع ہونے والے فعل کا فاعل صرف رب ہی ہے۔ بالکل اسی طرح سورہ فیل کے شروع میں بھی پہلی آیت یوں ہے کہ:

﴿أَلْمُ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِاَصْحَابِ الْفِيلِ ۝﴾

(الفیل: 1)

”کیا تو نے دیکھا کہ تیرے رب نے ہاتھی والوں کے ساتھ کیا سلوک کیا۔“

اس آیت زیر بحث کا اسلوب بیان بھی اس امر کی طرف اشارہ کر رہا ہے کہ آگے جو فعل بیان ہوگا اس کا فاعل صرف رب ہے، بندوں کے فعل کا اس میں کوئی دخل نہیں۔ لہذا اصحاب فعل کے واقعے کی تفسیر میں ابرہم کے لشکر کو تباہ کرنے میں بندوں کا خواہ وہ قریش ہوں یا کوئی اور، قطعاً کوئی دخل نہیں ہو سکتا۔ قریش کے کسی فعل کو بیان کرنے کے لیے یہ اسلوب بالکل مناسب نہیں ہے۔

ب) دوسری نظیریہ ہے:

﴿أَلْمُ تَرَ إِلَى رَبِّكَ كَيْفَ مَدَ الظَّلَّ ۝﴾

(الفرقان: 45)

”کیا تو نے نہیں دیکھا کہ تیرے رب نے سائے کو کیسے پھیلایا ہے۔“

ظاہر ہے اشیا کا سایہ اللہ تعالیٰ کی قدرت سے گھٹتا بڑھتا ہے اور سورج کی روشنی کے مختلف زاویوں سے بدلتا رہتا ہے۔ اللہ تعالیٰ کی اس قدرت میں انسانی فعل اور کوشش کا کوئی دخل نہیں۔ یہاں بھی اسلوب بیان وہی ہے جو سورہ فیل کے شروع میں بیان ہوا ہے۔

ج) تیسری نظریہ ہے:

﴿أَوَلَمْ يَرَوْا كَيْفَ يُبَدِّئُ اللَّهُ الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ﴾

(العنکبوت: 19)

”کیا انہوں نے نہیں دیکھا کہ اللہ کس طرح پہلی بار پیدا کرتا ہے اور پھر دوبارہ پیدا کرے گا۔“

یہ حقیقت ہے کہ اشیاء کو پہلی بار پیدا کرنا اور دوبارہ پیدا کرنا، صرف اور صرف اللہ تعالیٰ کی قدرت و صنعت ہے، اس میں انسانی محنت اور کوشش کا کوئی دخل نہیں۔

اس آیت کا انداز بیان بھی سورہ فیل کی مذکورہ آیت جیسا ہے، لہذا اصحاب فیل کی تباہی و بر بادی میں بھی قریش یا دوسرے انسانوں کی کسی کوشش کا کوئی دخل نہیں ہو سکتا۔

د) چوتھی نظریہ ہے:

﴿إِنَّمَا تَرَوُا كَيْفَ خَلَقَ اللَّهُ سَبْعَ سَمَوَاتٍ طِبَاقًا ۝ ۵﴾

(نوح: 15)

”کیا تم نے نہیں دیکھا کہ اللہ نے کس طرح اوپر تلے سات آسمان پیدا کیے ہیں۔“

اب ظاہر ہے کہ جس طرح سات آسمانوں کو ایک دوسرے کے اوپر تلے پیدا کرنے میں کسی انسان کے کسب و فعل کو دخل نہیں، اسی طرح سورہ فیل میں بھی اس کے آغاز کے اسلوب بیان میں اصحاب فیل کی تباہی و بر بادی میں قریش کا کوئی دخل نہیں ہو سکتا۔

## 4- اَرْسَلَ عَلَيْهِمْ کے معنی:

قرآن میں جہاں کہیں کسی قوم کی ہلاکت و بر باد کے سلسلے میں اَرْسَلَ عَلَيْهِمْ کے الفاظ آئے ہیں، وہاں اس کے بعد آنے والا اسم اس قول کی ہلاکت و بر بادی کی شکل کے طور پر آیا ہے اور اللہ تعالیٰ نے اسی کو عذاب کی صورت قرار دیا ہے۔ قرآن میں اس کی کئی مثالیں ہیں:

الف: پہلی مثال یہ ہے:

﴿ وَفِي عَادٍ إِذْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ الرِّيحَ الْعَقِيمَ ۝ ۰ ﴾

(الذاريات: 41)

”اور عاد کے بارے میں، جب ہم نے ان پر منہوس آندھی چلا دی۔“  
اس مقام پر جس طرح اَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ کے بعد جو الرِّيحَ الْعَقِيمَ (منہوس آندھی) ہے، وہ قوم عاد پر عذاب کی شکل ہے جس سے ان کی ہلاکت و بر بادی ہوئی۔ بالکل اسی طرح ﴿ وَأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طَيْرًا أَبَابِيلَ ﴾ ..... ”اور ہم نے ان پر پندوں کے جھنڈ کے جھنڈ مسلط کر دیے۔“ میں بھی اَرْسَلَ عَلَيْهِمْ کے بعد جو طَيْرًا أَبَابِيلَ (جھنڈ کے جھنڈ پندے) آیا ہے تو یہی عذاب الہی کی وہ صورت ہے جس کے ذریعے اصحاب فیل کی تباہی و بر بادی ہوئی۔ اس کے باہر عذاب کا کوئی اور سبب تلاش کرنے کی کوئی گنجائش نہیں ہے۔

ب: دوسری مثال یہ ہے:

﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ سَيْلَ الْعَرِمِ ۝ ﴾

(سبا: 16)

”پھر ہم نے ان پر بند کا سیلا ب مسلط کر دیا۔“

اس مقام پر بھی قوم سبا جس ذریعے اور سبب سے ہلاک ہوئی وہ سَيْلَ الْعَرِمِ ہے جو اَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ کے فوراً بعد آیا ہے۔ بالکل یہی انداز سورہ فیل کا بھی ہے۔

ج: تیسرا مثال یہ ہے:

﴿لِنُرْسِلَ عَلَيْهِمْ حِجَارَةً مِّنْ طِينٍ ﴾ ۵

(الذاريات: 33)

”تاکہ ہم ان پر کھنگر کے پتھر برسائیں۔“

اس جگہ پر قومِ لوط علیہ السلام کی تباہی کا ذکر کرتے ہوئے لِنُرْسِلَ عَلَيْهِمْ (تاکہ ہم ان پر مسلط کر دیں) کے بعد حِجَارَةٌ مِّنْ طِينٍ (کھنگر کے پتھر) آیا ہے جو کہ قومِ لوط کی ہلاکت و بر بادی کی شکل ہے۔ بالکل یہی معاملہ سورہ فیل میں بھی ہے۔ وہاں بھی وَأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طَيْرًا أَبَابِيلَ میں طَيْرًا أَبَابِيلَ ہی اصحابِ فیل کی تباہی کی صورت اور ذریعہ بنے ہیں نہ کہ قریش کا پتھرا ویا کچھ اور۔

## 5- تَرْمِيْهُمْ کا مفہوم

غامدی صاحب تَرْمِيْهُمْ میں فعل کا فاعل قریش کو قرار دیتے ہیں۔ حالانکہ ان کا سرے سے اس سورت میں کہیں ذکر نہیں اور یہ ان کی ذہنی اختراق اور اتفاق کے سوا کچھ نہیں۔

ہم اس سے پہلے واضح کر چکے ہیں کہ اللہ تَر کا خطاب عام اور غیر معین ہوتا ہے۔ اس سے کوئی خاص گروہ مراد لینا قرآنی اسلوب کے خلاف ہے۔ اس لیے یہاں قریش مخاطب نہیں ہو سکتے۔ بلکہ ان کو یہاں مخاطب سمجھنا قرآن مجید کی معنوی تحریف کے زمرے میں آتا ہے۔ سیدھی بات یہ ہے کہ تَرْمِيْهُمْ میں فاعل کی ضمیر اپنے قریبی مرجع طَيْرًا أَبَابِيلَ کی طرف لوٹتی ہے۔ مطلب یہ ہے کہ یہ پرندوں کے جھنڈہی تھے جو ہاتھی والوں پر کنکریاں پھینکتے تھے اور جس کے نتیجے میں اصحابِ فیل تباہ ہوئے۔

اس مقام پر ایک اور لغوی نکتہ نکالنے کی کوشش کی گئی ہے۔ کہ عربی زبان میں رمی کا فعل کسی چیز کو صرف بازو یا فلاخن (بازو سے گھما کر کسی چیز کو غلیل کی طرح دور تک پھینکنے والا آلہ) کے ذریعے پھینکنے کے معنوں میں آتا ہے اور یہ لفظ اور سے کسی چیز کو گرانے کے معنوں میں استعمال نہیں ہوتا۔ لیکن ان لوگوں کا یہ دعویٰ بھی غلط ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ عربیت میں رمی :

لفظ کئی معنوں میں آتا ہے۔ اس کے معنی کسی چیز کو ہاتھ یا فلاخن سے پھینکنے کے بھی ہیں اور بلندی سے نشانہ باندھ کر کوئی چیز نیچے گرانے کے معنی بھی ہیں۔ اصل میں اس لفظ کے مفہوم میں بلندی یا پستی کا کوئی مفہوم شامل نہیں بلکہ اس لفظ کا بنیادی مفہوم کسی چیز کا نشانہ لے کر اس پر کوئی شے پھینکنا ہے۔ اہل عرب آج کل لڑاکا اور بمبار طیاروں کی گولہ باری اور بمباری سے لیے بھی یہی رمی کا لفظ استعمال کرتے ہیں۔ قرآن میں رمی کے مجازی معنی کسی پر تہمت لگانے، الزام تراشی کرنے اور بہتان طرازی کرنے کے بھی آئے ہیں، جیسا کہ سورہ نور میں ہے کہ:

﴿وَالَّذِينَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنَاتِ ﴾

(النور: 4)

”اور جو لوگ پاک دامن عورتوں پر (زنای) تہمت لگاتے ہیں۔“  
لہذا رمی کے لفظ کو صرف بازو اور فلاخن کے ذریعے کسی چیز کے پھینکنے کے معنوں میں محدود اور منحصر سمجھنا عربیت کے خلاف ہے۔

## 6۔ بِحِجَارَةٍ مِّنْ سِجِيلٍ کے معنی:

تفسیر کا یہی طریقہ سب سے عمدہ اور مستند ہے کہ پہلے قرآن کی تفسیر خود قرآن سے کی جائے۔ اس لحاظ سے ہم دیکھتے ہیں کہ قرآن مجید بِحِجَارَةٍ مِّنْ سِجِيلٍ کے الفاظ اسی انداز میں صرف دوبار آئے ہیں اور دونوں مقامات پر ان سے مراد ”عذابِ الٰہی کے پھر“ ہیں تھے کہ انسانوں (یا قریش) کے پھینکنے ہوئے پھر۔

پہلی جگہ یہ الفاظ سورہ هود کی آیت 82 میں اس طرح آئے ہیں کہ:

﴿فَلَمَّا جَاءَ أَمْرُنَا جَعَلْنَا عَالِيهَا سَاقِلَهَا وَأَمْطَرْنَا عَلَيْهَا حِجَارَةً مِّنْ

﴿سِجِيلٍ مَّنْضُودٍ﴾

(ہود: 82)

”پھر جب ہمارا حکم آن پہنچا تو ہم نے اس (بستی) کی بلندی کو پستی بنادیا اور ہم نے وہاں کھنگر کے پتھر بر سادے۔“

یہ قومِ لوٹ پر عذابِ الٰہی کی کیفیت کا بیان ہے۔ اس بِحِجَارَةِ مِنْ سِجِيلٍ کے الفاظ واضح طور پر اللہ تعالیٰ کی طرف سے بھیجے ہوئے عذاب کے پتھروں کے لیے آئے ہیں۔ ان سے انسانوں کے پھینکنے ہوئے پتھر یہاں کسی صورتِ مراد نہیں لیے جاسکتے۔

دوسرے مقام پر یہی الفاظ سورۃ الحجر کی آیت 74 میں آئے ہیں:

﴿فَجَعَلْنَا عَالِيهَا سَاقِلَهَا وَأَمْطَرْنَا عَلَيْهَا حِجَارَةً مِنْ سِجِيلٍ﴾

”پھر ہم نے اُس (بستی) کو زیر وزبر کر دیا اور ان لوگوں پر کھنگر کے بر سادے۔“

اس جگہ بھی ﴿حِجَارَةً مِنْ سِجِيلٍ﴾ کے الفاظ انسانوں کے پھینکنے ہوئے پتھروں کے مفہوم میں نہیں ہیں بلکہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے عذاب کی صورت میں بر سائے گئے ان پتھروں کے لیے استعمال ہوئے ہیں جن کے ذریعے قومِ لوٹ کو تباہ و بر باد کر دیا گیا تھا۔ بالکل یہی الفاظ ﴿بِحِجَارَةِ مِنْ سِجِيلٍ﴾ جب سورۃ الفیل میں بھی آئے ہیں تو ہم کیوں نہ ان سے بھی اللہ تعالیٰ کی طرف سے ابرہہ کے لشکر پر عذاب کی صورت میں بر سائے گئے پتھر مراد لیں جو ان پر پرندوں کے ذریعے پھینکے گئے جن کو اللہ تعالیٰ نے اس لشکر پر مسلط کر دیا تھا۔ جب یہاں قرآن کی تفسیر قرآن سے ہو سکتی ہے تو کیوں ان الفاظ کی دوراز کارتاؤ میں کرنی شروع کر دی جائیں۔

## 7۔ حَاصِبٌ لِيْعنِي سُخْتَ آنْدَھِي:

غامدی صاحب یہ کہتے ہیں کہ اصحابِ فیل کا لشکر تباہ کرنے میں دو عناصر کا فرماتھے: ایک قریش کی طرف سے پتھر پھینکنا اور دوسرے بعد میں اچانک سخت آندھی (حاصب) آ جانا، مگر یہ تاویل کئی لحاظ سے صحیح نہیں ہے۔

الف: اول یہ کہ اس آندھی (حاصب) کے آنے کا کوئی ذکر سورۃ فیل میں نہیں آیا ہے صرف

پرندوں کے جھنڈ کے جھنڈ بھیجے جانے کا ذکر آیا ہے۔ اب سوال یہ ہے کہ ان میں سے کون سی تاویل اختیار کی جائے وہ جسے قرآن بیان کرتا ہے یا وہ جسے قرآن بیان نہیں کرتا۔ ہم سمجھتے ہیں کہ اصحاب فیل کی تباہی میں آندھی (حاصب) کا غصر شامل کرنا ایک غلط تاویل ہے اور یہ ایک من گھڑت افسانے سے زیادہ نہیں۔

ب: منی کی پہاڑیوں سے قریش کا وادی محسّر میں پھر پھینک لینا یوں بھی ممکن نہیں، جو لوگ حج کی سعادت حاصل کر سکے ہیں، وہ ان دونوں وادیوں کی وسعت سے بخوبی واقف ہیں۔

ج: تیرے یہ کہ اللہ تعالیٰ سے اگر یہ ممکن ہے کہ وہ بے جان ہوا میں اتنی طاقت پیدا کر سکتا ہے جس کے ذریعے کوئی لشکر بتاہ ہو جائے تو کیا اللہ تعالیٰ سے یہ ناممکن ہے کہ وہ جاندار پرندوں کے پھینکنے ہوئے سنگریزوں کے ذریعے کسی لشکر کو بر باد نہ کر سکے۔ کیا یہ بات آج ایٹھی دور کے انسان کی عقل سے بالاتر ہے کہ اللہ تعالیٰ بلندی سے پھر دن کو گرا کر ان سے چھوٹے چھوٹے ایتم بموں کا کام نہیں لے سکتا۔ افسوس ایسی انسانی عقل پر جو کہ ایک جگہ معجزے کا انکار کر دیتی ہو اور دوسری جگہ معجزے کا اقرار کر دیتی ہو۔

## 8۔ نصرتِ الہی کا قانون:

غامدی صاحب کہتے ہیں کہ اصحاب فیل کے واقعہ کو بھی اللہ تعالیٰ کی اس سنت کی روشنی میں سمجھنا چاہیے کہ افراد کی جدوجہد ہوگی تو اللہ تعالیٰ ان کی مدد کرے گا۔ اگر بندے کوئی کوشش نہ کریں گے تو اللہ تعالیٰ بھی ان کی کوئی مدد نہیں کرے گا۔

اللہ تعالیٰ کی یہ سنت نصرت و تائید بندوں کی کوشش کے ساتھ ہر حال میں مشروط نہیں ہے۔ قرآن مجید میں ایسے بکثرت واقعات موجود ہیں اور تاریخ اسلام بھی اس پر شاہد ہے کہ کئی بار ایسا ہوا ہے کہ جب اللہ تعالیٰ یہ دیکھتا ہے کہ اس کے کمزور اور عاجز بندے کسی بوجہ اور ذمہ داری کو اٹھانے کی طاقت نہیں رکھتے تو وہ اپنے خاص فضل و کرم سے بندوں کو ان کی سعی و

کوشش کے بغیر ہی اپنی تائید و نصرت سے نوازتا ہے۔

مثال کے طور پر جب سیدنا ابراہیم علیہ السلام کو آگ کے الاو میں ڈالا گیا تھا تو اس وقت ان کی کون سی سعی و کوشش تھی جس کے نتیجے میں وہ آتشِ نمرود سے محفوظ رہے؟ حضرت خلیل اللہ علیہ السلام کی وہ کون سی جدوجہد تھی جس کے بعد اللہ تعالیٰ نے اس آتش کدے کو سرد کر دیا تھا۔ یا جب حضرت یونس علیہ السلام مچھل کے پیٹ میں چلے گئے تو ان کی وہ کون سی کوشش اور عملی جدوجہد تھی جس کے نتیجے میں ان کو وہاں سے نجات ملی؟ اگر یہ کہا جائے کہ انہوں نے اس مصیبت کے وقت دعا اور تسبیح کی تھی تو یہی دعا واقعہ اصحاب فیل میں بھی موجود ہے۔

تفیر ابن کثیر میں ہے کہ عبدالمطلب اور دوسرے سردار ان قریش نے خانہ کعبہ کے دروازے پر اللہ تعالیٰ سے دعا کی تھی کہ وہ ان کو ابرہم کے لشکر کے خطرے سے بچائے اور اللہ تعالیٰ نے ان کی یہ دعا قبول فرمائی اور قریش کو اس آفت سے نجات دلائی۔

یا پھر جب حضرت محمد ﷺ مکہ سے ہجرت فرماتے وقت اپنے گھر سے نکل رہے تھے اور اس گھر کا محاصرہ شمشیر بردار جوانوں نے کر رکھا تھا تو اس وقت نبی ﷺ نے اپنے تحفظ کے لیے کون سی عملی کوشش فرمائی تھی جس کے نتیجے میں آپ ﷺ دشمن کی آنکھوں میں دھول جھونک کر گھر سے بحفاظت نکل گئے تھے۔

اور یہ تو انفرادی واقعات کی مثالیں تھیں۔ اجتماعی صورت میں بھی اللہ تعالیٰ کی نصرت کا قانون صرف وہ نہیں جو غامدی صاحب نے سمجھ رکھا ہے۔ سوال یہ ہے کہ جب موسیٰ علیہ السلام اور ان کے ساتھ بنی اسرائیل مصر سے نکل کر فلسطین جا رہے تھے اور ان کے آگے بحیرہ قلزم کی موجیں اور پیچھے فرعون کی فوجیں تھیں تو اس وقت وہ کون سی عملی جدوجہد تھی جس کے نتیجے میں حضرت موسیٰ علیہ السلام اور آپ کے ساتھی سمندر کو بحفاظت پار کر گئے اور فرعون اپنے لشکروں سمیت غرق ہو گیا تھا؟

غامدی صاحب اس واقعے کی جھٹ سے تاویل کریں گے کہ اس وقت بحر قلزم کے مدوجزہ کی وجہ سے موسیٰ علیہ السلام اور بنی اسرائیل تو بسلامت پار اُتر گئے لیکن انہی فرعون اور اس

کے لشکروں کو سمندر کی اس صورتِ حال کا علم نہیں ہوا کہ اور وہ مدو جزر کی زد میں آ کر غرق ہو گئے تھے۔ مگر یہ تاویل قرآن کے صریح الفاظ اور نصوص کے اس قدر خلاف ہے اور عقلی اعتبار سے اتنی بھوٹی ہے کہ اس کی تردید کی ضرورت نہیں۔

## 9۔ تاریخ و کلام عرب کی شہادت:

خود تاریخ و کلام عرب کی شہادت بھی سورہ فیل کی متفقہ اور مجموعہ علیہ تفسیر کی تائید کرتی ہے کہ پرندوں کی سنگ باری ہی سے ابر ہہ کا لشکر تباہ ہوا تھا۔

نفیل بن حبیب، جو کہ قبیلہ ثمُّع سے تعلق رکھتا تھا اور جس نے ایک موقع پر ابر ہہ کے لشکر کی رہنمائی بھی کی تھی، اُس موقع پر کہتا ہے کہ:

حَمْدُ اللَّهِ إِذَا بَصَرْتُ طَيْرًا  
وَخِفْتُ حِجَارَةً تُلْقَى عَلَيْنَا

”جب میں نے پرندوں کو دیکھا تو اللہ کی تعریف کی اور ان پھردوں سے ڈراجو ہم پر پھینکے جا رہے تھے۔“

(محمود شکری آلوی، بلوغ الارب، 1/545، مترجم ڈاکٹر پیر محمد حسن، لاہور، 1967ء)

اسی طرح عبد اللہ بن قیس جو کہ قبیلہ بن عامر بن لوی بن غالب سے تھا، اُس نے اس واقعے کے بارے میں یہ اشعار کہے تھے:

كَادَهُ الْأَشْرَمُ الَّذِي جَاءَ  
بِالْفِيلِ فَوَلَى وَجْهِهِ مَهْرُومٌ  
وَاسْتَهْلَكَتْ عَلَيْهِمُ الظَّيْرُ  
بِالْجَنْدِلِ حَتَّى كَانَهُ مَرْجُومٌ

”(ابر ہہ) اشرم نے جو ہاتھی لے کر آیا تھا اس کعبے کے خلاف چال چلی مگر اس کی فوج کو شکست ہو گئی اور وہ پیٹھ دکھا کر لوٹ گیا۔ پرندوں نے ان پر پھردوں

سے بله بول دیا اور اس کی حالت یہ ہو گئی کہ گویا اسے سنگار کر دیا گیا ہے۔“

(بلغ الارب، جلد اول، صفحہ 552)

## 10۔ اجماع امت کے خلاف:

غامدی صاحب کو معلوم ہونا چاہیے کہ قرآن و سنت کے جن تفسیری امور پر اجماع امت ہے، اُس کے خلاف کوئی تاویل جائز نہیں۔ ایسی ہر تاویل گمراہی اور ضلالت کے سوا کچھ نہیں۔ سورہ فیل کی متفقہ اور مجمع علیہ تفسیر وہی ہے جو ہم اس مضمون کے آغاز میں بیان کر چکے ہیں، اس کے ہوتے ہوئے محض اختلاف کے شوق میں نئی تفسیر کرنا ہرگز درست نہیں۔ اس کا مطلب تو یہ ہوا کہ چودہ برس سے پوری امت مسلمہ تو قرآن مجید کو صحیح طور پر نہیں سمجھ سکی اور صرف آج کل کے غامدی صاحب جیسے نام نہاد دانشوار اسے سمجھتے ہیں۔ کیا عقل سليم یہ مان سکتی ہے کہ سلف و خلف کے علماء اسلام تو کتاب مبین کی صحیح تفسیر نہیں کر سکتے اور آج کے وہ لوگ جن کا سرمایہ افتخار ہی مغرب زدگی اور روشن خیالی ہے۔ جن کے اذہان مغرب سے مرعوب ہو کر اصول دین کو بگاڑنے میں سرگرم عمل ہیں۔ جو ”سبیل المؤمنین“ کی شاہراہ کو چھوڑ کر ادھر ادھر کی پگڈنڈیوں میں بھٹک رہے ہیں۔ جن کے جنون اختلاف نے ان کو گمراہی کے گڑھ میں دھکیل دیا ہے؛ کتاب اللہ کی پہلی بار درست تفسیر فرمائے ہیں؟

درachiل سورہ فیل کا مرکزی مضمون اور موضوع قریش کو ہیر و بنا کر پیش کرنا اور اللہ تعالیٰ کو ان کا محض معاون و مددگار ثابت کرنا نہیں ہے بلکہ اس سورہ کا مرکزی مضمون یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے رسول اللہ ﷺ کے ذریعے سے نوع انسانی کے سامنے یہ حقیقت کھول کر بیان کی ہے کہ فی الواقع وہی قادر مطلق ہے۔ وہ اپنی قدرت کاملہ سے جو چاہے کر سکتا ہے۔ سب کے سامنے اصحاب فیل کا واقعہ ہوا تھا اور یہ صرف اللہ تعالیٰ کی قدرت قاہرہ تھی جس نے خانہ کعبہ کی حفاظت فرمائی کیوں کہ قریش کے لیے بیت اللہ کا دفاع کرنا ممکن نہ تھا۔ اس موقع پر اللہ تعالیٰ نے اپنی ایک کمزوراً اور حقیر مخلوق پر پرندوں کے ذریعے ایک بڑے طاقتور دشمن کو نیست و

نابود کر دیا اور قریش کو بھی ہلاکت و بر بادی سے بچالیا۔ شرک کے پچاری اور آن کے جھوٹے معبود سب بے بس تھے، مگر اس موقع پر صرف اللہ تعالیٰ کی قدرت کاملہ تھی، جس نے اپنے گھر کو اور اہل مکہ کو ایک عظیم خطرے اور آفت سے محفوظ رکھا۔ لہذا اللہ تعالیٰ ہی قادرِ مطلق اور معبودِ حقیقی ہے۔ اس کا کوئی شریک نہیں اور بندوں کو صرف اُسی کی عبادت کرنی چاہیے۔



## 6۔ غَثَاءً أَحْوَى کا ترجمہ و تفسیر

ہم ذیل میں غامدی صاحب کے ایک غلط ترجمے کی نشان دہی کریں گے جو انہوں نے قرآن مجید کی سورہ اعلیٰ کے درج ذیل مقام پر کیا ہے:

﴿وَالَّذِي أَخْرَجَ الْمَرْغَى فَجَعَلَهُ غَثَاءً أَحْوَى﴾

(الاعلیٰ: 4-5)

اپنی الٹی تفسیر ”البيان“، (جو آخری سورتوں سے پہلی سورتوں کی طرف اٹھ لئے رخ پر آتی ہے اور نامکمل ہے) میں غامدی صاحب نے اس کا یہ ترجمہ کیا ہے:

”اور جس نے سبزہ نکالا، پھر اسے گھنا سر سبز و شاداب بنادیا۔“

(البيان، صفحہ 165)

یہ ترجمہ ہمارے نزدیک بالکل غلط ہے اور اس ترجمے اور مفہوم پر ہمارے اعتراضات یہ ہیں:

1۔ یہ ترجمہ و مفہوم عربیت کے خلاف ہے۔ عربی میں **غَثَاءً** کا الفظ ”گھنے بزرے“ کے معنوں میں نہیں آتا۔

2۔ یہ ترجمہ خود قرآن مجید کے نظائر کے خلاف ہے۔

3۔ یہ ترجمہ احادیث کے شواہد کے بھی خلاف ہے۔

4۔ یہ ترجمہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم اور تابعین رضی اللہ عنہم کے اقوال کے بھی خلاف ہے۔

5۔ یہ ترجمہ اجماع امت کے بھی خلاف ہے کیونکہ کسی مفسر نے آج تک **غَثَاءً** کے معنی ”گھنے بزرے“ کے نہیں کیے۔

ہمارے نزدیک اس مقام کا صحیح ترجمہ یہ ہے کہ:

”اور جس نے سبز چارہ نکالا اور پھر اسے سیاہ کوڑا کر کر بنادیا۔“

اب ہم اپنے موقف کی تائید میں تفصیلی دلائل پیش کریں گے۔

### 1- عربی لغت کے دلائل:

مشہور عربی لغت لسان العرب میں اہل لغت کی یہ تصریحات موجود ہیں کہ ”غَثَاءُ أَحْوَى“ کے معنی سیاہ خشک گھاس یا خس و خاشاک کے ہیں۔

1- ((الفراء في قوله تعالى: ﴿وَالَّذِي أَخْرَجَ الْمَرْغُىٰ فَجَعَلَهُ غُثَاءً أَحْوَىٰ﴾) قال: إذا صار النبت يبيسا فهو غثاء، والأحوى: الذي قد اسود من القدم والعتق، وقد يكون معناه أيضاً أخرج المرغى أحوالى أي أخضر فجعله غثاء بعد خضرته فيكون مؤخراً معناه التقديم. والأحوالى: الأسود من الخضرة كما قال: ﴿مُدْهَآمَّتَانِ﴾.)

(لسان العرب، جلد 14، صفحہ 207)

”فراء نے اللہ تعالیٰ کے اس ارشاد کے ﴿وَالَّذِي أَخْرَجَ الْمَرْغُىٰ فَجَعَلَهُ غُثَاءً أَحْوَىٰ﴾ کے بارے میں کہا ہے کہ جب نباتات سوکھ کر خشک ہو جائے تو اسے غثاء کہتے ہیں اور احوالی اس چیز کو کہتے ہیں جو بوسیدگی اور قدامت کی وجہ سے سیاہ ہو جائے۔ اس کے معنی یہ بھی بیان کیے گئے ہیں کہ اخرج المرعی کہ اسے سبزا کایا اور پھر خشک کر دیا اور اس طرح دونوں جملوں میں تاخیر و تقدیم ہو گئی ہے اور احوالی کے معنی زیادہ سرسبز و شاداب ہونے کی وجہ سے سیاہ ہونے کے بھی ہیں جیسے (قرآن میں) مُدْهَآمَّتَانِ ”دوسرے سبز سیاہی مائل باع“ آیا ہے۔“

2- ((وقال الزجاج في قوله تعالى: ﴿وَالَّذِي أَخْرَجَ الْمَرْغُىٰ فَجَعَلَهُ غُثَاءً أَحْوَىٰ﴾) قال: غثاء جفّفه حتى صيره هشيمما جافا كالغثاء الذي تراه فوق السيل، وقيل معناه آخر جه المرعى

الأحوى أى أخضر فجعله غثاء بعد ذلك أى يابساً.)

(سان العرب، ازان بن منظور، جلد 15، صفحہ 116)

”الزجاج نے اللہ کے اس ارشاد: ﴿وَالَّذِي أَخْرَجَ الْمَرْغُى فَجَعَلَهُ غُثَاءً أَحْوَى﴾ کے بارے میں کہا ہے کہ غثاء بنادینے سے مراد یہ ہے کہ اس بزرے اور نباتات کو خشک اور چورا بنادیا جیسے سیلا ب کے اوپر خس و خاشک نظر آتے ہیں۔“

اور یہ بھی کہا گیا ہے کہ اس کے معنی أَخْرَجَ الْمَرْغُى الأَحْوَى یعنی سبز نباتات کو اگایا اور پھر اس کے بعد اسے غثاء یعنی خشک کر دیا۔

3۔ ابن قتیبہ نے ”تفہیر غریب القرآن“ میں لکھا ہے کہ:

((فَجَعَلَهُ غُثَاءً أَى يَسِّاً.))

”پھر اسے غثاء بنادیا یعنی خشک بنادیا۔“

((أَحْوَى أَسْوَدَ مِنْ قَدْمَهُ وَاحْتِرَاقَهُ.))

”جو بوسیدگی یا جل کر راکھ ہونے کی وجہ سے سیاہ ہو چکا ہو۔“

(تفہیر غریب القرآن، صفحہ 524، طبع بیروت)

4۔ مشہور لغوی مفسر علامہ زمخشیری نے غثاء کے بارے میں یہ تحقیق کی ہے:

((وَهُوَ الْحَمِيلُ السَّيْلُ مِمَّا بَلَى وَأَسْوَدَ مِنْ الْعَيْدَانِ وَالْوَرْقِ.))

(الکشاف للزمخشیری، جلد 3، صفحہ 32، طبع بیروت)

”﴿غُثَاءً﴾ سے مراد سیلا ب کے خشک اور سیاہ خس و خاشک ہیں جو اصل میں بوسیدہ لکڑیوں کے لکڑے اور درختوں اور پودوں کے سوکھے ہوئے پتے ہوتے ہیں۔“

5۔ امام راغب اصفہانی ”المفردات فی غریب القرآن“ میں لکھتے ہیں:

((قَوْلُهُ عَزُوجَلٌ: ﴿فَجَعَلَهُ غُثَاءً أَحْوَى﴾ أَى شَدِيدُ الْسُّوَادِ.))

(مادہ "حوا" کے تحت) وقيل تقدیره: والذی أخرج المرعی احوی فجعله غثاء، والحوة: شدة الخضرة.) (صفحہ 271)

"اللہ تعالیٰ کے ارشاد: ﴿فَجَعَلَهُ غُثَاءً أَحْوَى﴾ سے مراد گہری سیاہی ہے اور یہ بھی کہا گیا ہے کہ ترتیب کلام یوں ہے کہ وہ جس نے بزر چارہ نکالا پھر اسے سیاہ کر دیا۔ ویسے حوا گہرے بزرگ کو بھی کہتے ہیں۔“ پھر مادہ غثاء کے تحت تحریر کیا ہے کہ:

((الغثاء: غشاء السيل والقدر، ويضرب به المثل فيما يضيع ويذهب غير معتمد به.))

(منہج 602، طبع دار القلم، دمشق 1416ھ)

"﴿غُثَاء﴾ سے مراد سیلا ب کا خس و خاشاک ہے۔ یہ مثال اُس چیز کے بارے میں دی جاتی ہے جو ضائع ہو کر ختم ہو جائے۔"

## 2- عربی تفاسیر کے حوالے سے:

1- تفسیر طبری میں علامہ ابن جریر طبری نے ﴿فَجَعَلَهُ غُثَاءً أَحْوَى﴾ کے تحت لکھا ہے کہ ((﴿فَجَعَلَهُ غُثَاءً﴾) فجعل المرعى غثاء، وهو ما جف من النبت ويس، فطارت به الريح (الأحوى) متغير إلى الحوة، وهو السواد بعد البياض، أو الخضرة.))

(تفسیر طبری، سورۃ الاعلیٰ)

"پھر چارے کو غثاء بنا دیا اور غثاء کہتے ہیں اُس نباتات کو جو خشک ہو جائے اور جسے ہوا اڑائے پھرتی ہو۔ الأحوى بنا دیا یعنی حوا میں تبدیل کر دیا اور حوا کہتے ہیں اُس سیاہی کو جو سفیدی یا سبزی کے بعد ہو جائے۔"

2- تفسیر الکشاف میں غثاء کا مفہوم بیان کرتے ہوئے امام زمشیری رحمۃ اللہ علیہ لکھتے ہیں کہ:

((أَحْوَى صِفَة لِغَثَاءٍ: أَي 《أَخْرَجَ الْمَرْغُى》 أَنْبَتَهُ 《فَجَعَلَهُ》  
بَعْدَ خَضْرَتِهِ وَرَفِيفِهِ 《غَثَاءً أَحْوَى》 دریناً أَسْوَد، وَيَجُوزُ أَنْ  
يَكُونَ حَالًا مِنَ الْمَرْعَى، أَيْ أَخْرَجَهُ أَحْوَى أَسْوَد مِنْ شَدَّةِ  
الْخَضْرَةِ وَالرَّيْ فَجَعَلَهُ غَثَاءً بَعْدَ حَوْتَهِ.))

(الکشاف، جلد 4، صفحہ 243، طبع مصر)

”أَحْوَى يَهَا غَثَاءَ كَيْ صَفَتْ كَطُورِ پَرَ آيَا ہے۔ گویا أَخْرَجَ الْمَرْغُى سے  
مَرَادُ ہے کَه نَبَاتَاتُ أَگَالَیْ اُور فَجَعَلَهُ غَثَاءً أَحْوَى یعنی اس کو تروتازہ بُزْرَہ  
بَنَانے کَے بعد سیاہ خشک کر دیا۔ اور یہ معنی بھی جائز ہیں کَہ أَحْوَى حَالٌ ہو  
الْمَرْعَى کا۔ اس صورت میں مفہوم یہ ہے کَہ بُزْرَہ أَگَالَیا جو تروتازگی اور شادابی  
کی وجہ سے سیاہی مائل تھا اور اس کے بعد اس سے خشک سیاہ بنا دیا۔“

3۔ مشہور مفسر قرطبی نے غَثَاءَ کی لغوی تحقیق کرتے ہوئے لکھا ہے کَہ:

((الغَثَاءُ: الشَّيءُ الْيَابِسُ.))

”یعنی غَثَاءَ سے خشک چیز مَرَادُ ہے۔“

پھر اس کی مزید تشریع کی ہے کَہ:

((الغَثَاءُ مَا يَقْذِفُ بِهِ السَّيلُ عَلَى جُوانِبِ الْوَادِي مِنَ الْحَشِيشِ  
وَالنَّبَاتِ وَالْقِمَاشِ وَيُقَالُ لِلْبَقْلِ وَالْحَشِيشِ إِذَا تَحْطُمَ وَيُسَسَ: غَثَاءُ  
وَهَشِيمٌ.))

”غَثَاءَ سے مَرَادُوہ گھاس پھوس اور کوڑا کر کٹ ہے جسے سیاہ وادیوں کے  
کناروں پر پھینک دیتا ہے۔ جب بُزْرَہ اور گھاس ریزہ ریزہ اور خشک ہو جائیں تو  
اُسے غَثَاءً یا هَشِيمَ کہا جاتا ہے۔“

پھر اسی تفسیر میں غَثَاءً أَحْوَى کے بارے میں مشہور ماہرین لغت ابو عبیدہ راشد اور  
عبد الرحمن بن زید راشد کے یہ اقوال بھی ہیں:

((وقال أبو عبيدة: فجعله أسود من احتراقه وقدمه، والرطب إذا  
يبس أسود، وقال عبد الرحمن بن زيد: آخر جه المرعى أخضر،  
ثم لما يبس أسود من احتراقه، فصار غشاء تذهب به الرياح  
والسيول.))

”ابو عبيدة نے اس غشاءً أحُوی کے بارے میں کہا ہے کہ اس کے معنی ہیں کہ  
اسے بوسیدہ ہونے یا جل کر راکھ ہونے کی وجہ سے سیاہ کوڑا کر دیا، اور سبزہ جب  
خشک ہو جائے تو سیاہ ہو جاتا ہے۔ اور عبد الرحمن بن زید کا قول ہے کہ اس کا مفہوم  
یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے سبز نباتات اگائی۔ پھر جب وہ خشک ہوئی اور سیاہ را کھ بن  
گئی تو وہ غشاءً ہے، جسے ہوا میں اڑاتی ہیں اور سیال بہالے جاتے ہیں۔“

(ملاحظہ: تفسیر قرطبی، جلد 10، صفحہ 17، 18، طبع بیروت)

4۔ تفسیر البحر المحيط میں ابن حیان اندرسی رحمۃ اللہ علیہ نے غشاءً أحُوی کے ضمن میں لکھا ہے:  
((قال ابن عباس المغني فَجَعَلَهُ غُثَاءً أَحُوِيًّا: أي أسود لأن الغثاء  
إذا قدم وأصابته الأمطار أسود وتعفن فصار أحوي)).

( البحر المحيط، جلد 8، صفحہ 458)

”ابن عباس فیضان کا قول ہے کہ غشاءً أحُوی کے معنی ہیں کہ غشاءً یعنی خشک  
نباتات سیاہ ہو گئی۔ کیوں کہ خشک نباتات جب بوسیدہ ہو جاتی ہے تو بارش وغیرہ  
کے اثر سے گل سڑ کر سیاہ ہو جاتی ہے اور أحوي ہونے کے یہی معنی ہیں۔“

5۔ امام شوکانی رحمۃ اللہ علیہ اپنی تفسیر فتح القدر میں ﴿فَجَعَلَهُ غُثَاءً أَحُوِيًّا﴾ کے تحت لکھتے ہیں:  
((أَيْ: فَجَعَلَهُ بَعْدَ أَنْ كَانَ أَخْضَرَ غَثَاءً، أَيْ: هشیما جافا كالغشاء  
يكون فوق السيل: (أحوي) أَيْ: أسود بعد اخضراره، وذلك  
أَنَّ الْكَلَأَ إِذَا يَبْسُ أسود. قال قتادة: الغشاء الشيء اليابس.))

(فتح القدر، صفحہ 1889)

”مطلب یہ ہے کہ اس بزرے کو غُشائے بنادیا اور غُشائے اُس خس و خاشاک کو کہتے ہیں جو سیلاں کے اوپر آ جاتا ہے اور اُخوی بنادیا یعنی جو پہلے بزر تھا، اُسے سیاہ بنادیا کیوں کہ گھاس پھونس جب خشک ہو جائے تو سیاہ ہو جاتی ہے۔ (مشہور تابعی) قادہ راشد کہتے ہیں غُشائے خشک چیز کو کہتے ہیں۔“

6۔ تفسیر قاسمی (محاسن التاویل) میں محمد جمال الدین قاسمی نے لکھا ہے کہ:

((المرعى: أي أخرج من الأرض مرعى الأنعام من صنوف النبات ﴿فَجَعَلَهُ﴾ أي بعد خضرته ونضرته ﴿غُشاء﴾ أي جافاً يابساً تعير به الريح. ﴿أَخْوَى﴾ أي أسود، صفة مؤكدة (لغشاء) لأن النبات إذاً يبسّ تغير إلى (الحوة) وهي السواد.))

(تفسیر قاسمی، جلد 10، صفحہ 126، طبع یروت)

”آل وغی کے معنی ہیں کہ زمین سے مختلف قسم کے نباتات اگاہ میں جو موئیشیوں کے لیے گھاس چارہ ہے۔ فَ جَعَلَهُ غُشَاء یعنی اس نباتات کو سر بزی و شادابی کے بعد اسے ایسا خشک کر دیا جسے ہوا اڑائے پھرتی ہے۔ اور اُخوی کے معنی ”سیاہ“ کے ہیں اور یہ غُشائے کی صفت کے طور پر آیا ہے کیوں کہ جب بزرہ خشک ہو جاتا ہے تو اس کا رنگ سیاہ ہو جاتا ہے۔“

7۔ تفسیر ابن کثیر میں حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما سے غُشائے اُخوی کی یہ تفسیر بھی منقول ہے کہ: ((﴿فَجَعَلَهُ غُشَاءَ أَخْوَى﴾ قال ابن عباس هشیما متغیراً.))

(بحوالہ تفسیر ابن کثیر: 4/500)

”یعنی اس سے مراد سیاہ رنگ میں تبدیل شدہ کوڑا، چورا۔“

لغت و تفسیر کی ان تصریحات سے درج ذیل امور بالکل واضح ہیں:

1۔ لفظ غُشائے کے لغوی معنی یہ ہیں:

”خس و خاشاک، سوکھی ہوئی گھاس پھونس، خشک نباتات، خشک چورا اور کوڑا“

کرکٹ وغیرہ۔“

2- لفظ **أَحْوَى** کے لغوی معنی دو ہیں:

(i) ایسی نباتات جو بوسیدہ اور پرانی ہونے کی وجہ سے سیاہ ہو چکی ہو۔

(ii) ایسی نباتات جو تازگی و شادابی اور زرخیزی کی وجہ سے سیاہ مائل بزر ہو گئی ہو۔

3- پھر جن لوگوں نے لفظ **أَحْوَى** کو **غُشَاءٌ** کی صفت مانا ہے، انہوں نے اس کے پہلے معنی مراد لیے ہیں۔ یعنی کہنگی اور بوسیدگی کی وجہ سے سیاہ ہونے کا مفہوم اور ان کے نزدیک دونوں آیات کا مطلب یہ ہے کہ:

”وَهُجُسْ نَمَّ نَبَاتَاتُ أَغَانِيَ اُوْرَهُجُسْ رَاسَ سِيَاْهَ خَسْ وَخَاشَكْ بَنَادِيَا۔“

4- جن لوگوں نے احوی کو الامر عی کی صفتِ مؤخر قرار دیا ہے، انہوں نے احوی کو ذکورہ دوسرے معنوں میں لیا ہے اور ان کی رائے میں دونوں آیات کا مفہوم یہ ہے:

”وَهُجُسْ نَمَّ سِيَاْهِي مائل بَزَرْ نَبَاتَاتُ أَغَانِيَ اُوْرَهُجُسْ رَاسَ خَسْ وَخَاشَكْ بَنَادِيَا۔“

گویا **أَحْوَى** کے دو مختلف لغوی معنوں کے باوصاف جس مفہوم پر علماء لغت اور مفسرین کرام رض کا کامل اتفاق اور اجماع ہے، وہ یہ ہے کہ:

”اللَّهُ تَعَالَى كَيْ قَدْرَتْ كَامِلَهُ وَعَجِيبَهُ ہے کہ اس نے پہلے سبزہ پیدا کیا اور ہر طرح کی طبایتات أَغَانِيَ اور پھر کچھ عرصے کے بعد اُسے خس و خاشک اور خشک و سیاہ چورے میں تبدیل کر دیا۔“

سورہ اعلیٰ کی ان دونوں آیات کی یہی تفسیر قرآن مجید کے دوسرے نصوص اور نظائر سے مطابقت رکھتی ہے۔ مثال کے طور پر قرآن کی درج ذیل آیات ملاحظہ ہوں:

### 3- قرآن مجید کے نظائر:

1- سورہ زمر میں ارشاد ہوا:

﴿الَّمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ أَنْزَلَ مِنِ السَّمَاءِ مَاءً فَسَلَكَهُ يَنَابِيعَ فِي الْأَرْضِ ثُمَّ

يُخْرِجُ بِهِ زَرْعًا مُخْتَلِفًا أَلْوَانَهُ ثُمَّ يَهِيجُ فَتَرَاهُ مُصْفَرًّا ثُمَّ يَجْعَلُهُ حُطَامًا إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرًا لِأُولَئِكَ الْأَلْبَابِ ﴿٥﴾

(الزمر: 21)

”کیا تو نے نہیں دیکھا کہ اللہ ہی آسمان سے پانی اتاتا ہے۔ پھر اسے چشمے بنا کر زمین میں چلا دیتا ہے۔ پھر اس کے ذریعے سے مختلف رنگوں کی کھیتی اگاتا ہے، پھر وہ خوب بڑھتی ہے۔ پھر تو اسے زرد شدہ دیکھتا ہے، پھر وہ اسے ریزہ ریزہ کر دیتا ہے۔ بے شک اس میں عقل مندوں کے لیے بڑی نصیحت ہے۔“

2۔ سورہ حمد میں فرمایا گیا ہے:

﴿إِعْلَمُوا أَنَّمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا لَعِبٌ وَلَهُوَ وَزِينَةٌ وَتَفَاخُرٌ بَيْنَكُمْ وَتَكَاثُرٌ فِي الْأَمْوَالِ وَالْأَوْلَادِ كَمَثْلِ غَيْثٍ أَعْجَبَ الْكُفَّارَ نَبَاتُهُ ثُمَّ يَهِيجُ فَتَرَاهُ مُصْفَرًّا ثُمَّ يَكُونُ حُطَامًا ط﴾

(الحدید: 20)

”جان لو کہ دنیا کی زندگی محض کھیل تماشا اور زیبا کش اور آپس میں ایک دوسرے پر فخر جانا اور ایک دوسرے سے زیادہ مال اور اولاد چاہنا ہے، جیسے بارش کی حالت کہ اس کی روئیدگی سے کسان خوش ہو جائیں پھر وہ ابھرے اور تم اسے زرد کیجو، پھر وہ ریزہ ریزہ ہو جائے۔“

3۔ سورہ کہف میں بیان ہوا:

﴿وَاضْرِبْ لَهُمْ مَثَلَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا كَمَاءِ انْزَلْنَاهُ مِنَ السَّمَاءِ فَاخْتَلَطَ بِهِ نَبَاتُ الْأَرْضِ فَاصْبَحَ هَشِيمًا تَذَرُوْهُ الرِّيحُ وَكَانَ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ مُّقْتَدِرًا ۝﴾

(الکہف: 45)

”اور ان سے دنیا کی زندگی کی مثال بیان کرو جیسے پانی کہ جسے ہم نے آسمان

سے برسایا پھر زمین کی روئیدگی پانی کے ساتھ مل گئی۔ پھر وہ ریزہ ریزہ ہو گئی جسے ہوا کئیں اڑاتی پھرتی ہیں۔ اور اللہ ہر چیز پر پوری قدرت رکھنا والا ہے۔“

آخری آیت میں ﴿وَكَانَ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ مُّقْتَدِرًا﴾ ..... ” اور اللہ ہر چیز پر پوری طرح قدرت رکھنے والا ہے۔“ سے یہ بھی واضح ہو گیا کہ سر بزر نباتات اگانا اور پھر اسے زرد خشک اور سیاہ خس و خاشاک کر دینا اور اسے چورا بنا دینا اللہ تعالیٰ کی قدرت کی نشانیوں میں سے ہے۔ اور یہی مضمون سورہ اعلیٰ کی زیر بحث آیات میں بھی دہرا یا گیا ہے اور یہ چیز قرآن مجید میں تصریفِ آیات کے اسلوب کے بالکل مطابق ہے کہ ایک ہی مضمون بار بار کئی طرح بیان ہوتا ہے اور اس سے ایک اور مقصد بھی پورا ہو جاتا ہے کہ ((القرآن یفسر بعضہ بعضاً)). ..... یعنی ”قرآن کا بعض حصہ اس کے بعض حصے کی تفسیر کرتا ہے۔“ گویا قرآن اپنی تفسیر آپ کر دیتا ہے۔

#### 4- حدیث سے دلیل:

قیامت کے بارے میں ایک حدیث میں غُثاء کا لفظ یوں آیا ہے:

((كما تنبت الحبة في غثاء السيل .))

(سنن دارمی: 1/61، مندادحمد: 12013)

”جیسے سیلا ب کے خس و خاشاک میں دانہ اگتا ہے۔“

اس میں لفظ غُثاء کی وضاحت ابن اثیر رحمۃ اللہ علیہ نے اپنی کتاب النہایۃ میں یوں کی ہے کہ:

((الغُثاء بالضم والمد: ما يجع فوق السيل مما يحمله من الذبد

والوسع وغيره .))

(النہایۃ فی غریب الحدیث والاثر، جلد 3، صفحہ 343)

”مطلوب یہ ہے کہ غُثاء اُس جھاگ اور کوڑا کر کٹ کو کہتے ہیں جو سیلا ب کے پانی کے اوپر آتا ہے۔“

**خلاصہ کلام:** ..... یہ ہے کہ سورہ اعلیٰ کی زیر بحث آیات کا وہی مفہوم صحیح اور معتبر ہے جس کی تائید لغت سے ہوتی ہے اور جس کی موافقت قرآن و حدیث کے نصوص اور نظائر سے بھی موجود ہے اور جو امت مسلمہ کے تمام جلیل القدر مفسرین کرام کی متفقہ تفسیر کے بالکل مطابق ہے۔

### 5۔ اردو تراجم:

اب ہم مذکورہ آیت کے سلسلے میں پاک و ہند کے علمائے کرام کے مستند اور متداول تراجم پیش کرتے ہیں:

#### (1) شاہ ولی اللہ دہلویؒ:

شاہ ولی اللہ دہلویؒ نے اپنے فارسی ترجمے "فتح الرحمن" میں مذکورہ آیت کا یہ ترجمہ کیا ہے:

وآنکه بر آورد گیاہ تازہ را۔ باز ساخت آں را خشک شده سیاہ گشتہ۔

"اور جس نے تازہ چار انکالا۔ پھر اسے خشک سیاہ بنادیا۔" (رقم)

#### (2) شاہ رفیع الدین دہلویؒ کا ترجمہ:

"اور جس نے نکالا چارہ، پس کر دیا اس کو کوز اسیاہ۔"

#### (3) شاہ عبدالقدیر دہلویؒ کا ترجمہ:

"اور جس نے نکالا چارہ۔ پھر کرڈا اس کو کوز اکالا۔"

#### (4) مولانا فتح محمد خان جالندھریؒ کا ترجمہ:

"اور جس نے چارہ اگایا، پھر اس کو سیاہ رنگ کا کوز اکر دیا۔"

#### (5) مولانا ثنا اللہ امرتسریؒ کا ترجمہ:

"اور جس نے چارہ پیدا کیا۔ پھر اس کو خشک سیاہ کر دیا۔"

#### (6) نواب وحید الزمانؒ کا ترجمہ:

”اور جس نے (جانوروں کے لیے) چارہ نکالا۔ پھر اس کو (سکھا کر) کوڑا بنادیا کالا کر دیا۔“

(7) مولانا محمود حسن دیو بندی کا ترجمہ:  
”اور جس نے نکالا چارہ۔ پھر کرڈا لاؤس کو کوڑا سیاہ۔“

(8) مولانا اشرف علی تھانوی کا ترجمہ:  
”اور جس نے (زمین سے) چارہ نکالا، پھر اس کو سیاہ کوڑا کر دیا۔“

(9) مولانا عبدالماجد دریابادی کا ترجمہ:  
”اور جس نے چارہ (زمین سے) نکالا، پھر اس سے سیاہ کوڑا کر دیا۔“

(10) مولانا سید ابوالا علی مودودی کا ترجمہ:  
”جس نے نباتات اگائیں، پھر ان کو سیاہ کوڑا کر کر بنا دیا۔“

(تفہیم القرآن: 6/310)

کیا یہ سب حضرات عربیت سے نابلد تھے اور ان کو عربی نہیں آتی تھی؟ حقیقت یہ ہے کہ جب مذکورہ آیت کے ایک ہی ترجمے اور مفہوم پر صحابہ رضی اللہ عنہم اور تابعین ہمیشہ سمیت پوری امت مسلمہ کے مفسرین متفق ہیں تو یہی ترجمہ لغت کی رو سے درست ہے۔ قرآن و حدیث کے نظائر و شواہد کے مطابق بھی یہی ترجمہ ہے تو پھر اس سے ہٹ کر غامدی صاحب کے لیے اس آیت کا کوئی اور ترجمہ اخذ کرنا جہالت اور گمراہی کے سوا کچھ نہیں !!



## 7۔ کیا کوئی رسول کبھی قتل نہیں ہوا؟

غامدی صاحب نے نبی اور رسول کے درمیان منصب اور درجے کے لحاظ سے فرق و امتیاز کی بحث کرتے ہوئے یہ نکتہ آفرینی بھی کی ہے کہ اللہ تعالیٰ کے نبیوں کو تو ان کی قوم بعض اوقات قتل بھی کر دیتی رہی ہے مگر کسی قوم کے ہاتھوں کوئی رسول کبھی قتل نہیں ہوا۔ غامدی صاحب اس امر کو ایک اصول، ایک عقیدہ اور قانونِ الہی قرار دیتے ہیں کہ نبی کے لیے وفات پانے یا قتل ہونے کی دونوں صورتیں تو ممکن ہیں مگر رسول کبھی قتل نہیں ہو سکتا۔

چنانچہ وہ لکھتے ہیں:

”رسولوں کے بارے میں اس اہتمام کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ وہ خدا کی زمین پر خدا کی کامل جحت بن کر آتے ہیں۔ وہ آفتابِ نیم روز کی طرح قوم کے آسمان پر چمکتے ہیں۔ کوئی دانا و بینا کسی دلیل و برہان کی بنا پر ان کا انکار نہیں کر سکتا۔ یہی وجہ ہے کہ اللہ تعالیٰ ان کو کسی حال میں ان کی تکذیب کرنے والوں کے حوالے نہیں کرتا۔ نبیوں کو ہم دیکھتے ہیں کہ ان کی قوم ان کی تکذیب ہی نہیں کرتی، بارہا ان کے قتل کے درپے ہو جاتی ہے اور ایسا ہوا بھی ہے کہ وہ اس میں کامیاب ہو جاتی ہے..... لیکن قرآن ہی سے معلوم ہوتا ہے کہ رسولوں کے معاملے میں اللہ کا قانون اس سے مختلف ہے۔“

(ماہنامہ ”اشراق“، اگست 1988، صفحہ 68، نیز ”میزان“ حصہ اول، صفحہ 21، مطبوعہ مسی 1985)

پھر مزید ارشاد فرمایا ہے کہ:

”نبی اپنی قوم کے مقابلے میں ناکام ہو سکتا ہے لیکن رسولوں کے لیے غلبہ لازمی ہے۔“ (میزان، حصہ، صفحہ 23، مطبوعہ مسی 1985)

مگر غامدی صاحب کی یہ نکتہ طرازی بالکل غلط ہے اور خود قرآن مجید کے نصوص اور واضح احکام کے خلاف ہے۔ قرآن مجید کی اکثر آیات اس قدر واضح اور صریح انداز میں (عبارة انص کے طریقے پر) اس حقیقت کو بیان کرتی ہیں کہ انبیاء کرام کی طرح رسولوں کا قتل ہو جانا بھی ایک امر واقعہ ہے۔ نبی اور رسول کے درمیان کچھ فرق و امتیاز درست سہی مگر قتل یا عدم قتل کا معاملہ اُن کے درمیان ہرگز فرق و امتیاز نہیں رکھتا۔

### قرآن مجید کے نصوص:

قرآن مجید کے جن نصوص کی بنیاد پر ہم اس "نئے عقیدے" اور اس "نزالے اصول دین" کو غلط قرار دیتے ہیں، ان کی تفصیل یہ ہے:

1۔ سورہ آل عمران میں اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ دوسرے رسولوں کی طرح حضرت محمد ﷺ کے لیے بھی وفات پانے یا قتل ہو جانے کی دونوں صورتوں کا امکان موجود ہے۔ گویا آپ ﷺ کو طبعی موت بھی آسکتی ہے اور آپ ﷺ مقتول بھی ہو سکتے ہیں:

﴿وَمَا مُحَمَّدٌ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ أَفَإِنْ مَاتَ أَوْ قُتِلَ انْقَلَبْتُمْ عَلَى أَعْقَابِكُمْ وَمَنْ يَنْقِلِبْ عَلَى عَقِبَيِّهِ فَلَنْ يَضُرَّ اللَّهُ شَيْئًا ط﴾

(آل عمران: 144)

"اور محمد تو بس ایک رسول ہیں۔ ان سے پہلے اور بھی رسول گزر چکے ہیں۔ پس اگر یہ وفات پا جائیں یا قتل ہو جائیں تو کیا تم اُلٹے پاؤں واپس چلے جاؤ گے اور جو کوئی بھی اُلٹے پاؤں واپس چلا جائے گا وہ اللہ کا کچھ بھی نقصان نہ کرے گا۔"

2۔ سورہ بقرہ میں بنی اسرائیل سے فرمایا گیا کہ:

﴿أَفَكُلَّمَا جَاءَكُمْ رَسُولٌ بِمَا لَا تَهُوَى أَنْفُسُكُمْ اسْتَكْبَرُتُمْ فَفَرِيْقَا كَذَّبُتُمْ وَفَرِيْقًا تَقْتُلُونَ ۝﴾ (البقرة: 87)

”تو کیا جب کبھی کوئی رسول تمہارے پاس وہ چیز لے کر آیا جو تمہارے نفس کو پسند نہ آئی تو تم نے تکبر کی راہ اختیار کی۔ پھر بعض کو تم نے جھٹلا�ا اور بعض کو تم قتل کرتے تھے۔“

اس آیت سے واضح طور پر معلوم ہوا کہ بنی اسرائیل کے ہاتھوں کئی رسول قتل ہوئے تھے۔

3۔ سورہ مائدہ میں ارشاد ہوا کہ:

﴿لَقَدْ أَخَذْنَا مِيثَاقَ بَنِي إِسْرَائِيلَ وَأَرْسَلْنَا إِلَيْهِمْ رُسُلًا كُلَّمَا جَاءَهُمْ رَسُولٌ بِمَا لَا تَهُوَى النُّفُسُ هُمْ فَرِيقًا كَذَّبُوا وَفَرِيقًا يَقْتَلُونَ ۝﴾

(المائدہ: 70)

”بیشک ہم نے بنی اسرائیل سے عہد لیا اور ان کے پاس کئی رسول بھیجے۔ جب کبھی کوئی رسول ان کے پاس وہ چیز لا لایا جو ان کو پسند نہ آئی تو بعض کو وہ جھٹلاتے اور بعض کو قتل کر دلتے تھے۔“

اس آیت سے بھی صریح طور پر معلوم ہوا کہ بنی اسرائیل نے اللہ تعالیٰ کے بھیجے ہوئے کئی رسولوں کو قتل کیا تھا۔

4۔ سورہ آل عمران میں بنی اسرائیل کے بارے میں ارشاد ہوا کہ:

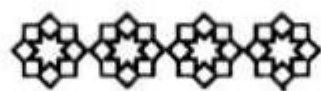
﴿الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ عَهِدَ إِلَيْنَا أَلَا نُؤْمِنَ لِرَسُولٍ حَتَّىٰ يَأْتِيَنَا بُقْرُبَانٍ تَأْكُلُهُ النَّارُ قُلْ فَقْدْ جَاءَكُمْ رُسُلٌ مِّنْ قَبْلِي بِالْبَيِّنَاتِ وَبِالَّذِي قُلْتُمْ فَلِمَ قَتَلْتُمُوهُمْ إِنْ كُنْتُمْ صَدِيقِينَ ۝﴾

(آل عمران: 183)

”یہ لوگ کہتے ہیں کہ اللہ نے ہمیں حکم دیا تھا کہ ہم کسی رسول پر ایمان نہ لائیں جب تک وہ ہمارے سامنے ایسی قربانی نہ پیش کرے جسے آگ کھا جائے۔ آپ کہہ دیجیے کہ مجھ سے پہلے تمہارے پاس کئی رسول آئے، نشانیاں لے کر اور اس

چیز کے ساتھ جسے تم کہہ رہے ہو، پھر تم نے ان کو قتل کیوں کیا؟ اگر تم سچے ہو۔“  
 اس مقام پر بنی اسرائیل کے بارے میں واضح طور پر بتایا گیا ہے کہ ان کا دعویٰ یہ تھا کہ اللہ تعالیٰ نے ان سے یہ عہد کر رکھا تھا کہ وہ کسی ایسے رسول پر ایمان نہ لائیں جو ان کے سامنے نیاز یا قربانی کو آسمانی آگ سے نہ جلا دکھائے۔ اللہ تعالیٰ نے ان کے اس دعوے کا یہ جواب دیا ہے کہ اے نبی ﷺ! آپ ﷺ ان سے کہہ دیں کہ اگر یہی بات ہے تو جو رسول اور پیغمبر ان کے پاس دلائل اور مذکورہ معجزہ بھی لاتے رہے، ان کی انہوں نے تکذیب کیوں کی تھی اور ان میں سے بعض کو قتل کیا تھا؟

قرآن مجید کے یہ واضح نصوص ہیں جن سے صریح طور پر ثابت ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کے نبیوں کی طرف رسول بھی بعض اوقات اپنی قوم کے ہاتھوں قتل ہوئے ہیں۔ بالخصوص بنی اسرائیل کے بارے میں ارشاد ہوا کہ انہوں نے بہت سے رسولوں کو نہ صرف جھٹلا یا تھا بلکہ ان کو قتل کر بھی ڈالا تھا۔ مذکورہ دلائل و برائین کے بعد یہ دعویٰ کرنے کی کیا گنجائش باقی رہ جاتی ہے کہ قانونِ الہی یہی رہا ہے کہ کبھی کوئی رسول کسی قوم کے ہاتھوں قتل نہیں ہوا؟



## دوسرابا ب:

## حدیث و سنت

## 9۔ شادی شدہ زانی کے لیے سزا نے رجم کا انکار

غامدی صاحب نے شادی شدہ زانی کے لیے رجم یعنی سنگاری کی شرعی سزا (حد) ہونے کا بھی انکار کیا ہے، حالاں کہ یہ سنت اور اجماع سے ثابت ہے۔ چنانچہ وہ سورہ النور، آیت 2: ﴿الزَّانِيَةُ وَالرَّانِيُّ فَاجْلِدُوَا كُلَّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا مِائَةَ جَلْدٍ...﴾ ..... ”زانیہ عورت اور زانی مرد دونوں میں سے ہر ایک کو سو کوڑے مارو.....“ کے حکم کو عام حکم مانتے ہیں اور کہتے ہیں کہ زانی خواہ کنوارا ہو یا شادی شدہ دونوں کے لیے اسلام میں صرف سو کوڑوں کی سزا مقرر ہے۔ اور وہ کہتے ہیں کہ شریعت میں شادی شدہ زانی کے لیے رجم (سنگاری) کی سزا نہیں ہے۔

اس طرح غامدی صاحب نے شادی شدہ زانیوں کے لیے رجم یعنی سنگاری کی اُس حد کا انکار کیا ہے جو سنت اور اجماع امت سے ثابت شدہ ہے۔

غامدی صاحب اپنا موقف یوں بیان کرتے ہیں کہ؛

1۔ ”کوئی زانی کنوارا ہو یا شادی شدہ دونوں کی اصل سزا تو جلد (تازیانہ) ہی ہے۔“

(میزان، حصہ اول، صفحہ 183، مطبوعہ می 1985ء)

2۔ ”تعجب ہوتا ہے کہ یہ اصحاب عقل و بصیرت آخركس طرح فرض کر لیتے ہیں کہ قرآن میں تو لامحالہ صرف کنوارے زانیوں ہی کی سزا بیان ہوئی ہے، رہے شادی شدہ زانی تو ان کی سزا چونکہ ”عقل و حکمت“ اور ”عدل و انصاف“ کی رو سے زیادہ ہونی چاہیے۔

اس لیے قرآن نے نہ بھی ملے تو کسی اور جگہ سے تلاش کر کے وہ ان پر نافذ کر دینی چاہیے۔“

(میزان، حصہ اول، صفحہ 168، مطبوعہ مئی 1985ء)

3۔ ”لغت عرب سے واقف کوئی شخص اس بات کا تصور بھی نہیں کر سکتا کہ ”الْزَانِيَةُ وَالزَّانِي“ کے الفاظ سے محض کنوار از انی اور کنواری زانیہ بھی مراد لیے جاسکتے ہیں۔

(میزان، حصہ اول، صفحہ 135، طبع مئی 1985ء)

4۔ ”موت کی سزا قرآن کی رُو سے قتل اور فساد فی الارض کے سوا کسی جرم میں بھی نہیں دی جاسکتی۔ اللہ تعالیٰ نے پوری صراحة کے ساتھ فرمایا ہے کہ ان دو جرائم کو چھوڑ کر، فرد ہو یا حکومت، یہ حق کسی کو بھی حاصل نہیں ہے کہ وہ کسی شخص کی جان کے درپے ہو اور قتل کر ڈالے۔ مائدہ میں ہے:

﴿مَنْ قَتَلَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِي الْأَرْضِ فَكَانَمَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعًا﴾ (5:32)

”جس نے کسی کو قتل کیا، اس کے بغیر کہ اس نے کسی کو قتل کیا ہو یا زمین میں فساد برپا کیا ہو تو اس نے گویا سب انسانوں کو قتل کیا۔“

(میزان، صفحہ 283، طبع دوم، اپریل 2002ء)

شادی شدہ زانی کی سزا کے بارے میں غامدی صاحب کا یہ موقف کہ اسے وہی سزا (سو کوڑے) دی جائے گی جو کنوارے زانیوں کے لیے مقرر ہے، سنت ثابتہ، اجماع امت اور عقل عام کے بھی خلاف ہے۔

اب ہم اس مسئلے پر تفصیل سے بحث کریں گے:

### جرائم زنا کی شناخت:

. ایک صالح معاشرے کے قیام کے لیے صالح خاندان کا وجود ناگزیر ہے اور ایک صالح

خاندان وجود میں آنہیں سکتا اگر مرد اور عورت کے تعلق کی بنیاد نکاح پر نہ ہو۔ معابدہ نکاح ہی ایک ایسی چیز ہے جس کی رو سے ایک صالح خاندان وجود میں آتا ہے۔ اسی سے زوجین کے درمیان حقوق و فرائض کی عادلانہ تقسیم ہوتی ہے۔ اسی کے تحت اولاد اور والدین کا باہمی تعلق اور صحیح خون و نسب کا پاکیزہ رحمی رشتہ قرار پاتا ہے۔ پھر یہی رحمی رشتہ انسان کے صالح جذبات و احساسات کے ساتھ استوار ہوتا ہے۔

اس کے برعکس اگر مرد اور عورت کے درمیان نکاح کے جائز تعلق کی بجائے زنا کا ناجائز تعلق قائم ہو تو اس چیز کے نتیجے میں نہ تو کوئی صالح خاندان وجود میں آ سکتا ہے اور نہ اس کی بنیاد پر کسی صالح معاشرے کی تشکیل ہو سکتی ہے بلکہ ایسے معاشرے کو انسانی معاشرہ کہنے کی بجائے جانوروں کا ایک گلہ کہنا زیادہ مناسب ہے۔

اسلام نے زنا کو کبائر گناہوں میں شمار کیا ہے۔ قرآن حکیم نے جہاں شرک اور قتل ناحق کا تذکرہ کیا ہے وہاں زنا کو بھی ان کے ساتھ ساتھ بیان کیا ہے۔ اس کے بعد تینوں گناہوں کا یکساں انجام بیان فرمایا ہے۔ جس سے زنا کے گناہ کبیرہ ہونے میں کوئی شبہ باقی نہیں رہتا۔ ارشادِ خداوندی ہے:

﴿ وَالَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا أُخْرَ وَلَا يَقْتُلُونَ النَّفْسَ الَّتِي حَرَمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ وَلَا يَرْزُنُونَ وَمَنْ يَفْعَلُ ذَلِكَ يَلْقَ أَثَاماً ۝ يُضَعِّفُ لَهُ الْعَذَابُ يَوْمَ الْقِيَمَةِ وَيُخْلُدُ فِيهِ مُهَاناً ۝ ﴾

(الفرقان: 29:28)

”اور جو لوگ اللہ کے ساتھ کسی دوسرے معبود کو نہیں پکارتے، اللہ کی حرام ٹھہرائی ہوئی کسی جان کو ناحق قتل نہیں کرتے اور نہ ہی زنا کا ارتکاب کرتے ہیں۔ اور اگر کوئی ایسا کرے گا تو وہ اپنے گناہوں کے انجام سے دوچار ہوگا اور قیامت کے روز اسے کئی گناہ عذاب ہوگا اور اسی میں وہ ہمیشہ ذلیل و خوار رہے گا۔“

اسی سلسلے میں ایک حدیث صحیح ملاحظہ ہو:

(( عن عبدالله (بن مسعود) قال سئلت النبی ﷺ اے الذنب اعظم عند الله. قال ان تجعل لله ندًا وهو خلقك، قلت ان ذلك لعظيم. قلت ثم اے؟ قال وان تقتل ولدك تخاف ان يطعم معلتك. قلت ثم اے، قال ان تزانى حليلة جارك .))

(صحیح بخاری، کتاب التفسیر، جلد 6، صفحہ 22، طبع مصر 1345ھ)

”حضرت عبد اللہ (بن مسعود رضی اللہ عنہما) سے روایت ہے کہ میں نے نبی ﷺ سے پوچھا کہ اللہ کے ہاں سب سے بڑا گناہ کون سا ہے؟ آپ نے فرمایا یہ کہ تو کسی کو اللہ کا شریک نہ ہرائے حالانکہ تیرا خالق تو اللہ ہی ہے۔ میں نے پھر کہایا تو سخنیں جرم ہے۔ میں نے پھر پوچھا ”اس کے بعد کون سا گناہ بڑا ہے؟“ فرمایا: ”کسی شخص کا اپنے بیٹے کو اس اندیشے سے قتل کر دینا کہ وہ اس کے کھانے میں حصہ دار نہ بن جائے۔“ میں نے تیری بار پوچھا کہ: ”اس کے بعد کون سا بڑا گناہ ہے؟“ فرمایا: ”کسی شخص کا اپنے ہمسایہ کی بیوی سے زنا کرنا۔“ اس حدیث نے مذکورہ بالاقرآنی آیت کی گویا تفسیر کر دی ہے۔

### زنا مجموعہ جرائم ہے:

زنا کوئی مفرد جرم نہیں بلکہ مجموعہ جرائم ہے اور ایک زانی بیک وقت حبِ ذیل جرائم کا مرتكب ہوتا ہے:

1۔ قرآن نے مرد اور عورت کو غرض بصر کا حکم دیا ہے اور ارتکاب زنا اس حکم قرآنی کی خلاف ورزی کے بعد ہی ممکن ہوتا ہے۔

2۔ اسلام نے عورت کو غیر محروم مرد سے پردہ کرنے کا حکم دیا ہے اور ایک زانی عورت اسلام کے اس حکم کی پرواہیں کرتی۔

3۔ دین اسلام میں حیا کو جواہیت حاصل ہے وہ محتاج بیان نہیں۔ حدیث نبوی ﷺ ہے: ((الحياء من الإيمان .)) یعنی ”حیا ایمان کا حصہ ہے۔“ زنا کا مجرم حیاداری کے

بنیادی تقاضوں کو ٹھکرایا تا ہے۔

4۔ اسلام نے مرد اور عورت کے مابین آزادانہ میں جوں اور بے تکلفانہ گفتگو کو ناپسند کیا ہے۔ زنا کا مرتكب اسلام کے اس ضابطے کو توڑ دیتا ہے۔

5۔ قرآن نے فرمایا ہے کہ: "لَا تَقْرِبُوا الزِّنَا" یعنی "زنا کے قریب بھی نہ پھکو۔" اس کا صاف مطلب یہ ہے کہ فعل زنا کے تمام محركات و دوائی سے بھی اجتناب کرنے کا حکم دیا گیا ہے۔ زنا کا مجرم قرآن کے اس حکم کی صریح خلاف ورزی کرتا ہے۔

6۔ اسلام نے غیر محروم مرد اور عورت کو باہمی ملامت یعنی ایک دوسرے کو چھونے سے منع کیا ہے۔ اسلام کا یہ ضابطہ ایک زانی کے ہاتھوں ٹوٹ جاتا ہے۔

7۔ اسلام نے مرد اور عورت کو اپنے ستر ڈھانکنے کا حکم دیا ہے اور سوائے شوہر اور بیوی کی مخصوص حالت کے، کسی اور کے سامنے ستر کھولنے سے منع کیا ہے۔ زنا کے جرم میں اسلام کے اس حکم کی خلاف ورزی موجود ہوتی ہے۔

8۔ قرآن نے طیبات یعنی پاکیزہ چیزوں کو حلال اور خبائث یعنی ناپاک چیزوں کو حرام قرار دیا ہے۔ اس کے نزدیک نکاح ایک حلال اور طیب چیز ہے اور زنا کو اس نے حرام اور بے حیائی کا کام بتایا ہے۔ زنا کا مرتكب شخص قرآن کے اس ضابطہ حلت و حرمت کو توڑ دیتا ہے۔

9۔ اسلام نے وراثت کے احکام مخصوص قرابت داری کی بنیاد پر دیئے ہیں۔ اولاد اپنے والدین کے ترکے کی جائز وارث ہوتی ہے۔ مگر زنا کے نتیجے میں پیدا شدہ ناجائز اولاد اپنے نام نہاد "باپ" کی جائیداد اور وراثت سے بلا قصور محروم ہو جاتی ہے اور اس محرومی کی تمام تر ذمہ داری "زانی باپ" پر عائد ہو جاتی ہے۔

10۔ قرآن نے عورت کو یہ حکم دیا ہے کہ وہ گھر میں نک کر رہے اور کسی خاص ضرورت کے سوا گھر سے باہر نہ نکلے۔ اس کے ساتھ ہی قرآن نے عورت کو یہ حکم بھی دیا ہے کہ وہ "تبرج" یعنی بن ٹھن کر پھرنے سے اجتناب کرے۔ ایک زانیہ عورت بالعموم قرآن

کے ان احکامات کی خلاف ورزی کرتی ہے۔ وہ ایسی جگہ زنا کی مرتكب ہوتی ہے جہاں اسے ایک چھوڑ چار آدمی بھی با آسانی دیکھ سکتے ہیں۔ ظاہر ہے کہ یہ صورت حال اس کے گھر میں تقریباً ناممکن ہے۔

11۔ قرآن مجید نے اشاعتِ فاحشہ یعنی بے حیائی پھیلانے والوں کو دنیا اور آخرت کے عذاب کی وعید سنائی ہے اور اس حرکت کو سخت ناپسند کیا ہے۔ زنا کا مرتكب اشاعتِ فاحشہ کا مجرم بھی ہوتا ہے جس کے نتیجے میں ابتداء ہی میں کئی آدمیوں تک بے حیائی کے برے اثرات پہنچتے ہیں۔ جو بعد میں وبا کی طرح پورے معاشرے میں پھیل جاتے ہیں۔

12۔ زنا کے نتیجے میں بعض اوقات خودکشی کے واقعات جنم لیتے ہیں۔ فریقین کے متعلقین میں اشتعال پیدا ہوتا ہے جس کا انعام اتنا فوج جان و مال کی صورت میں ظاہر ہوتا ہے۔ پھر فتنہ و فساد اور انتقام کی وہ آگ بھڑک اٹھتی ہے جو بجھائے نہیں بجھتی۔

### شادی شدہ آدمی کا جرم زنا:

شادی شدہ زانی کا معاملہ اس سے بھی بدر جہا زیادہ فتح ہے۔ اس میں علاوہ ان تمام براہیوں کے جو اڈ پر مذکور ہوئیں، مزید یہ براہیاں مضر ہوتی ہیں۔

1۔ قرآن مجید کی رو سے ایک شخص کی منکوحہ بیوی کے لیے کسی اور مرد سے نکاح کرنا حرام ہے، اس کے بعد زنا تو بدرجہ اولیٰ حرام ٹھہرا۔ ایک زانیہ عورت قرآن حکیم کی قائم کردہ اس حرمت کو پامال کرتی ہے۔

2۔ قرآن مجید کہتا ہے کہ ایک شوہر کے لیے اس کی بیوی بمنزلہ حرث یعنی کھیتی کی حیثیت رکھتی ہے جس سے اولاد کی پیداوار حاصل ہوتی ہے۔ مگر ایک زانیہ بیوی کھیتی کی اپنی اس حیثیت کو بدل کر ایک کھلی چڑاگاہ میں تبدیل کر لیتی ہے جس کے بعد صحیح اولاد کی پیدا آوری ممکن نہیں رہتی اور عورت کا مقصد تخلیق پورا نہیں ہوتا۔ اس طرح ایک شادی شدہ زانیہ عورت اللہ کی ٹھہرائی ہوئی فطرت اور حیثیت بد لئے کی مرتكب ہوتی ہے۔

3۔ قرآن کی رو سے نکاح ایک معاهدہ ہے جو مرد اور عورت کے مابین ہوتا ہے۔ اسی معاهدے کی رو سے وہ میاں بیوی ہوتے ہیں۔ قرآن اس معاهدے کو ”یثاق غلیظ“، یعنی پختہ معاهدہ قرار دیتا ہے۔ اسی معاهدے کے تحت میاں بیوی ایک دوسرے کی عفت و عصمت کے محافظ اور امین ہوتے ہیں۔ اس کے بعد کسی فریق کی طرف سے معاهدے کی اس حیثیت کو ختم کرنا قرآن حکیم کی صریحی خلاف ورزی ہے۔

4۔ نکاح کے بعد ایک میاں اور ایک بیوی کو اپنی اپنی جنسی خواہش کی تسلیم کا ایک جائزہ ذریعہ میرا آ جاتا ہے۔ اگر دونوں میں سے کوئی ایک فریق دوسرے کے لیے جنسی طور پر تسلیم کا باعث نہیں بنتا تو دوسرا فریق اس سے علیحدگی حاصل کر سکتا ہے اور مرد کو اسلام نے ایک سے چار تک بیویاں رکھنے کی اجازت بھی دی ہے۔ اب سوال یہ ہے کہ جب کسی مرد یا عورت کو اپنی جنسی خواہش پوری کرنے کا ایک جائز ذریعہ حاصل ہے تو یہ اس رب العالمین کی کھلی نافرمانی کے سوا اور کیا ہے جس نے نکاح کو حلال اور زنا کو حرام نہ کرایا ہے؟

5۔ اس دنیا میں سب سے بڑی بے وفائی کسی بندے کا اپنے خدا سے بے وفائی کرنا ہے اس کے بعد دوسرے درجے پر وہ بے وفائی ہے جو ایک بیوی اپنے خاوند سے کرتی ہے۔ قدیم صحیفوں میں مشرک آدمی کو اس زانیہ عورت سے تشبیہ دی گئی ہے جو کسی کی بیوی ہو۔ توریت میں کئی جگہ یہ مضمون آیا ہے کہ تمہارا خداوند خدا بڑا غیور ہے۔ جس طرح تم یہ گوار نہیں کرتے کہ تمہاری بیوی کسی اور کے بستر پر سوئے اسی طرح وہ بھی یہ پسند نہیں کرتا کہ اس کا بندہ غیر کی بندگی کرے۔

قرآن مجید نے بھی سورہ نور میں شرک اور زنا کو ایک ساتھ بیان کیا ہے اور حقیقت یہ ہے کہ ان دونوں برے کاموں میں ایک گہری مناسبت ہے۔ مشرک اپنے رب کا اقرار کرتا ہے، اس کی دی ہوئی تمام نعمتوں سے متنزع ہوتا ہے۔ مگر اس کے باوجود غیر کی اطاعت کرتا ہے۔ یہی حال ایک زانیہ بیوی کا ہے۔ وہ اپنے آپ کو ایک شوہر کی زوجیت میں دیتی اور

اسے اپنی عصمت و ناموس کا مالک بناتی ہے۔ نان و نفقة اور دیگر تمام حقوق اسی سے حاصل کرتی ہے۔ اور پھر اس کے حقِ زوجیت میں غیر مرد کو شریک کر کے اپنے شوہر سے خیانت کی اور بے وقاری کی مرتکب ہوتی ہے۔ ایک مشرک کی اللہ سے بے وقاری اور خیانت کی مثال اگر اس دنیا میں کوئی اور ہو سکتی ہے تو وہ کسی زانیہ بیوی کی وہ بے وقاری اور خیانت ہے جو وہ اپنے شوہر سے روا رکھتی ہے۔

اس تفصیل سے یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ زنا ایک ایسا جرم عظیم ہے جس سے بے شمار مفاسد پیدا ہوتے ہیں۔ اس کی وجہ سے خاندانی نظام درہم برہم ہو جاتا ہے۔ لڑائی جنگلے اور قتل و فساد تک نوبت پہنچ جاتی ہے۔ بعض اوقات خود کشی کے واقعات رونما ہوتے ہیں۔ لوگوں کا امن و سکون غارت ہوتا ہے اور فتنہ و فساد پھیلتا ہے۔ اس کے سبب سے معاشرے میں جنسی بے راہروی اور انوار کی پیدا ہوتی ہے اور انسانوں کا اخلاق جانوروں کی سطح تک گر جاتا ہے۔

### قرآن میں جرم زنا کی سزا:

قرآن حکیم نے زنا کا ارتکاب کرنے والوں کے لیے آغاز میں یہ سزا بیان کی تھی کہ اگر چار گواہ اس امر کی شہادت دے دیں کہ انہوں نے کسی مرد اور عورت کو زنا کرتے دیکھا ہے تو ان دونوں کو زد و کوب کیا جائے اور زانیہ عورت کو گھر میں قید کر دیا جائے۔ اس بارے میں اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ:

﴿وَالَّتِي يَأْتِيْنَ الْفَاحِشَةَ مِنْ نِسَائِكُمْ فَاسْتَشْهِدُوْا عَلَيْهِنَّ أَرْبَعَةً مِنْكُمْ ۝ فَإِنْ شَهِدُوْا فَأَمْسِكُوْهُنَّ فِي الْبُيُوتِ حَتَّىٰ يَتَوَفَّهُنَّ الْمَوْتُ أَوْ يَجْعَلَ اللَّهُ لَهُنَّ سَبِيلًا ۝ وَالَّذِنْ يَأْتِيْنَهَا مِنْكُمْ فَاذْوَهُمَا فَإِنْ تَابَا وَأَصْلَحَا فَأَغْرِضُوْا عَنْهُمَا ۝ إِنَّ اللَّهَ كَانَ تَوَابًا رَّحِيمًا ۝﴾

[النساء: 16:15]

”اور تمہاری عورتوں میں سے جو بدکاری کی مرتکب ہوں تو ان پر اپنے میں سے

چار آدمیوں کی گواہی طلب کرو۔ اگر چار آدمی گواہی دے دیں تو ان عورتوں کو گھروں میں بند رکھو، یہاں تک کہ موت ان کا خاتمہ کر دے یا کسی موقع پر ان کے لیے اللہ تعالیٰ کوئی راستہ نکال دے، اور اگر تم میں سے مرد اسی جرم کا مرتكب کریں تو ان کو ایذا دو۔ پھر اگر وہ توبہ اور اصلاح کر لیں تو ان کو چھوڑ دو۔ بیشک اللہ توبہ قبول کرنے والا ہے۔“

جرائم زنا کی مذکورہ بالا سزا قرآن مجید کا ایک ابتدائی اور عارضی نوعیت کا حکم تھا جس کی طرف ”أَوْ يَجْعَلَ اللَّهُ لَهُنَّ سَبِيلًا“ (ان کے لیے اللہ کوئی راستہ نکال دے گا) کے الفاظ اشارہ کر رہے ہیں۔

اس کے بعد سورہ نور کی آیت 2 میں اس سلسلے کا مستقل حکم نازل ہوا:

﴿الزَّانِيَةُ وَالزَّانِي فَاجْلِدُوَا كُلَّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا مِائَةَ جَلْدَةٍ وَلَا تَأْخُذُكُمْ بِهِمَا رَأْفَةٌ فِي دِينِ اللَّهِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَلَيُشَهِّدُ عَذَابَهُمَا طَائِفَةٌ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ۝﴾

(النور: 2)

”زانیہ عورت اور زانی مرد دنوں میں سے ہر ایک کو سو سو کوڑے مارو اور اللہ کے قانون کے معاملے میں قطعاً کوئی نرمی اختیار نہ کرو، اگر تم اللہ اور آخرت کے دن پر ایمان رکھتے ہو اور ضروری ہے کہ ان کو سزادیتے وقت مسلمانوں کا ایک گروہ موجود رہے۔“

اس آیت کے نزول کے بعد سورہ نساء کے مذکورہ بالا احکام منسوخ ہو گئے۔ اب آئندہ کے لیے جرم زنا کی سزا کوڑے مقرر ہو گئی۔

مگر آیت جلد کا یہ حکم درحقیقت کوئی حکم عام نہ تھا کہ اس میں ہر قسم کا مرتكب زنا شامل ہو، کیونکہ قرآن حکیم نے زانیہ لوٹدیوں (اور ان کے ساتھ غلاموں) پر اس حکم کا اطلاق نہیں کیا، بلکہ ان کی تخصیص کرتے ہوئے فرمایا:

﴿فَإِذَا أُخْصِنَ فَإِنْ أَتَيْنَ بِفَاحِشَةٍ فَعَلَيْهِنَ نِصْفُ مَا عَلَى  
الْمُحْسَنَاتِ مِنَ الْعَذَابِ ط﴾

(النساء: 25)

”جب وہ لوٹیاں قید نکاح میں آ جائیں اور پھر اگر وہ کوئی بد کاری کریں تو ان کے لیے اس سزا کا نصف ہے جو ”محسنات“ (آزاد عورتوں) کے لیے مقرر ہے۔“

واضح رہے کہ یہاں پر ”العذاب“ کی جو سزا بیان ہوئی ہے یہ وہی سزا ہے۔ جسے آیت جلد میں عذابہمما کہا گیا ہے، اور اس بات پر سب کا اتفاق ہے۔

اس طرح قرآن مجید نے قید نکاح میں آئی ہوئی لوٹیوں (اور ان کے ساتھ غلاموں) کے لیے ارتکابِ زنا کی صورت میں نصف سزا یعنی پچاس کوڑوں کی سزا مقرر کی ہے۔ دوسرے الفاظ میں قرآن حکیم نے زنا کے آزاد اور غلام مجرموں کی دو قسمیں کردمی ہیں اور دونوں کے لیے الگ الگ سزا معین فرمائی ہے۔ آزاد زانی اور زانیہ جن کے لیے آیت جلد کی رو سے سو سو کوڑوں کی سزا ہے اور لوٹیاں (اور غلام) جن کے جرم زنا پر ان کو پچاس کوڑوں کی سزادی جائے گی۔

قرآن کی اس تخصیص سے یہ بات صاف طور پر معلوم ہو گئی کہ آیت جلد کا حکم صرف ”محسنات“ کے ساتھ خاص ہے اور غلاموں اور لوٹیاں پر اس حکم کا اطلاق نہیں ہوگا۔ گویا وہ اس حکم سے مستثنی ہیں۔

اب یہ یہاں پر یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ آیت مذکورہ الفاظ نصف ماعلیٰ المحسنات میں محسنات سے کیا مراد ہے؟ کیونکہ اسی لفظ کے مفہوم سے آیت جلد کے حکم کی گردھ کھلے گی اور یہ بات واضح ہو جائے گی کہ سو کوڑوں کی سزا کا حکم کس قسم کے افراد کے لیے آیا ہے۔ علم تفسیر کا ایک مسلمہ قاعدہ یہ ہے کہ:

(( القرآن یفسر بعضہ بعضًا ))

”قرآن مجید کا ایک حصہ اس کے دوسرے حصے کی تفسیر بیان کرتا ہے۔“

### ”مُحْصَنَاتٍ“ کا مفہوم:

”مُحْصَنَاتٍ“ کا الفاظ احسان سے بنा ہے جس کے معنی ہیں: ”روک یا قید میں آ جانا“، ”قلعہ بند ہونا“ اور ”محفوظ ہو جانا۔“ اس طرح مُحْصَنَاتٍ کے لغوی معنی ”اخلاقی طور پر قلعہ بند یا محفوظ عورتوں“ کے ہیں۔

قرآن مجید میں لفظ ”مُحْصَنَاتٍ“ درج ذیل تین معنوں میں سے کسی ایک معنی میں استعمال ہوا ہے۔ اس کے تینوں معنوں کی تفصیل یہ ہے:

1۔ شادی شدہ عورتیں

2۔ آزاد عورتیں

3۔ پاک دامن اور پاک باز عورتیں  
گویا قرآن مجید کی رو سے:

ا: وہ لوئڈیاں بھی محسنات ہیں جو کسی کی قید نکاح میں آ جائیں۔ کیونکہ اس طرح ان کو اپنے شوہروں کی حفاظت و حمایت حاصل ہو جاتی ہے۔ سورہ نساء کی آیت 25 کے الفاظ ﴿فَإِذَا آتُخِسْنَ﴾ اور ﴿مُحْصَنَاتٍ غَيْرَ مُسَافِحَاتٍ﴾ سے یہی لوئڈیاں مراد ہیں۔

ب: شادی شدہ عورتیں محسنات ہیں کیونکہ ان کو اپنے شوہروں اور اپنے خاندانوں کی دو ہری جفاظت و حمایت میسر ہوتی ہے اس معنی میں یہ لفظ سورہ نساء کی آیت نمبر 24، جہاں محترمات نکاح کا تذکرہ ہوا ہے، کے الفاظ ”وَالْمُحْصَنَاتِ مِنَ النِّسَاءِ“ (اور شادی شدہ عورتیں) میں ”المحسنات“ سے یہی شادی شدہ عورتیں مراد ہیں۔

ج: آزاد عورتیں بھی ”محسنات“ کہلاتی ہیں کیونکہ انہیں بھی اپنے خاندانوں کی حمایت و حفاظت حاصل ہوتی ہے۔ سورہ نساء کی آیت 25 کے آغاز میں ارشادِ الٰہی ہے:  
﴿وَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعْ مِنْكُمْ طُولًا أَنْ يُنْكِحَ الْمُحْصَنَاتِ الْمُؤْمِنَاتِ﴾

”اور تم میں سے جو شخص آزاد مسلمان عورتوں سے نکاح کرنے کی استطاعت نہ رکھتا ہو۔“

اس مقام پر المحسنات سے بھی آزاد عورتیں مراد ہیں۔

د: پاک دامن اور پاک باز عورتیں بھی ”محسنات“ ہیں کیونکہ وہ ”اخلاقی“ طور پر ”قلعہ بند“ اور ”بدکاری سے محفوظ“ ہوتی ہیں۔ سورہ النور کی آیت 4 کے الفاظ۔

﴿وَالَّذِينَ يَرْمُونَ الْمُحْسَنَاتِ ﴾

”اور جو لوگ پاک دامن عورتوں پر بہتان لگاتے ہیں۔“

میں ”المحسنات“ کا لفظ انہی پاک دامن اور پاک باز عورتوں کے لیے آیا ہے۔ لفظ محسنات کے معانی کی اس تفصیل کے بعد اب درج ذیل آیت پر غور کریں:

﴿وَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعْ مِنْكُمْ طَوْلًا أَنْ يَنْكِحَ الْمُحْسَنَاتِ الْمُؤْمِنَاتِ فَمِنْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ مِنْ فَتَيَاتِكُمُ الْمُؤْمِنَاتِ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِإِيمَانِكُمْ طَبْعُضُكُمْ مِنْ مَبْعِضٍ فَإِنْ كَحُوْهُنَّ بِإِذْنِ أَهْلِهِنَّ وَأَتُوهُنَّ أَجْوَرَهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ مُحْسِنَاتٍ غَيْرَ مُسَافِحَاتٍ وَلَا مُتَّخِذَاتٍ أَخْدَانٍ هُنَّ فَإِذَا أَخْصِنَ فَإِنْ إِفَاقِحَشِةٍ فَعَلَيْهِنَ نِصْفُ مَا عَلَى الْمُحْسَنَاتِ مِنَ الْعَدَابِ ﴾

(النساء: 25)

”اور تم میں سے جو شخص مومنہ ”محسنات“ یعنی آزاد عورتوں سے نکاح کرنے کی استطاعت نہ رکھتا ہو تو وہ ان مومنہ کنیزوں سے جو تمہارے قبضے میں ہوں، نکاح کرے۔ اللہ تمہارے ایمان کو خوب جانتا ہے۔ تم سب ایک ہی جنس ہو۔ ان کے مالکوں کی اجازت کے ساتھ ان کنیزوں سے نکاح کرو اور دستور کے مطابق ان کے مہران کو ادا کردو۔ وہ قید نکاح میں آنے والی ہوں، بدکاری اور آشنائی کرنے والی نہ ہوں۔ پھر اگر وہ قید نکاح میں آجائے کے بعد بدکاری

کا ارتکاب کریں تو جو سزا "محضنات" کے لیے مقرر ہے، اس کی نصف سزا ان پر ہوگی۔"

اس ایک آیت میں لفظ "محضنات" تین مرتبہ آیا ہے۔ پہلی مرتبہ: ﴿أَنْ يَنْكُحُ الْمُحْصَنَاتِ﴾ میں جس سے آزاد عورتیں، مراد ہو سکتی ہیں۔ کیونکہ اس جگہ یہ لفظ فتیات یعنی لوندیوں کے مقابل میں آیا ہے جس کی وجہ سے یہاں صرف آزاد عورتیں ہی مرادی جا سکتی ہیں۔

دوسری مرتبہ لفظ "محضنات" آیت کے اس مکملے ﴿مُحْصَنَاتٍ غَيْرَ مُسَافِحَاتٍ﴾ ان لوندیوں کی جن سے نکاح کی اجازت ہے، یہ کیفیت و حالت بیان کرتا ہے کہ وہ "قید نکاح میں آنے والی ہوں، بدکاری کرنے والی ہوں۔" اس کے بعد ﴿فَإِذَا أُخْصِنَ﴾ میں بھی انہی لوندیوں کے نکاح کا ذکر کیا گیا ہے جس کے نتیجے میں وہ اپنے شوہروں کی حفاظت و حمایت حاصل کر کے داخل احسان یعنی محسنات ہو جائیں گی۔ دوسرے لفظوں میں یوں کہا جا سکتا ہے کہ لوندیاں جب بے شوہر تھیں تو وہ "محضنات" نہیں تھیں قید نکاح میں آجائے کے بعد "محضنات" یعنی شوہر والیاں اور شادی شدہ ہو گئیں۔

تیسرا مرتبہ یہ لفظ "محضنات" اس آیت کے فقرے ﴿فَعَلَيْهِنَّ نِصْفُ مَا عَلَى الْمُحْصَنَاتِ مِنَ الْعَدَابِ﴾ میں وارد ہوا ہے۔ اس جگہ اس لفظ سے وہی "محضنات" مراد ہیں جو ابتدائے آیت میں مذکور ہوئی ہیں یعنی "آزاد عورتیں" اس مقام پر یہی معنی مراد لینے کے حق میں درج ذیل دلائل ہیں:

1۔ آیت مذکورہ کے آغاز سے فتیات یعنی لوندیوں اور محسنات یعنی آزاد عورتوں کے جانبین کا بیان تقابلی انداز میں ہوا ہے اس سلسلہ کلام میں ایک جانب فتیات کی حالت میں یہ تبدیلی ہوتی ہے کہ وہ کسی کی قید نکاح میں آنے کی جانب کے اعتبار سے ﴿مُحْصَنَاتٍ غَيْرَ مُسَافِحَاتٍ﴾ کے تحت محسنات ہو گئی ہیں اور پھر ان کی اس حالت کو ﴿فَإِذَا أُخْصِنَ﴾ (جب وہ محسنات ہو جائیں) سے بھی تعبیر کیا گیا ہے۔ مگر اس کے ساتھ ساتھ

دوسری جانب ..... محسنات یعنی آزاد عورتوں کی کیفیت میں قطعاً کوئی تبدیلی واقع نہیں ہوتی۔ اس کے بعد آخر میں انہی جانین کا مقابل سزا کے لحاظ سے باس الفاظ بیان ہوا ہے کہ:

﴿فَإِذَا أُخْصِنَ فَإِنْ أَتَيْنَ بِفَاحِشَةٍ فَعَلَيْهِنَ نِصْفُ مَا عَلَى  
الْمُحْسَنَاتِ مِنَ الْعَذَابِ ط﴾

”پھر اگر وہ لوٹ دیاں قید نکاح میں آجائے کے بعد بدکاری کا ارتکاب کریں تو جو سزا ”محسنات“ کے لیے مقرر ہے، اس کی نصف سزا ان پر ہوگی۔“

اس طرح شادی شدہ لوٹ دیوں کے لیے ارتکاب زنا پر اس سزا کا نصف بتایا ہے جو آزاد عورتوں کے مرتكب زنا ہونے پر قرآن نے مقرر کی ہے۔ یعنی شادی شدہ زانیہ لوٹ دیوں کے لیے پچاس کوڑے اور آزاد زانیہ عورتوں کے لیے سو کوڑے۔

آیت کا یہ سیاقی کلام ہی وہ واضح قرینہ ہے جو اس مقام پر لفظ ”محسنات“ کے معنی کو ”آزاد عورتوں“ کے ساتھ متعین کر دیتا ہے۔ گویا لوٹ دیوں کے مقابل میں جب لفظ محسنات آتا ہے تو اس سے صرف آزاد عورتیں مراد ہوتی ہیں اور اس مقام پر وہی مراد ہیں۔ خود اسی آیت کے آغاز میں قرآن مجید کا ارشاد ہے۔

﴿وَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعْ مِنْكُمْ طُولًا أَنْ يَنْكِحَ الْمُحْسَنَاتِ الْمُؤْمِنَاتِ  
فَمِنْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ مِنْ فَتَيَاتِكُمُ الْمُؤْمِنَاتِ ط﴾

(النساء: 25)

”اور تم میں سے جو شخص آزاد مسلمان عورتوں سے نکاح کرنے کی استطاعت نہ رکھتا ہو تو ہوان مومنہ لوٹ دیوں سے جو تمہارے قبضے میں ہوں، نکاح کر لے۔“

اس جگہ ”محسنات“ کا لفظ لوٹ دیوں کے مقابل میں بھی آیا ہے اور اس سے صرف ”آزاد عورتیں“ ہی مراد ہو سکتی ہیں۔

2۔ حالت احسان کے پہلو سے دیکھا جائے تو معلوم ہے کہ ایک لوٹ دی غیر محسنة ہوتی ہے

اور کسی کی قید نکاح کے آنے کے بعد ہی وہ محسنة ہو سکتی ہے۔ اگر چہ نکاح کے بعد بھی وہ حالت احسان کے اعتبار سے کامل طور پر محسنة نہیں ہوتی۔ کیونکہ ایک شوہر کی حفاظت حمایت میں آجائے کے باوجود وہ ان لوگوں کی بندگی سے آزاد نہیں ہوتی جن کی وہ ملکیت ہے اور نہ ہی معاشرت میں اسے وہ مقام حاصل ہوتا ہے جو ایک آزاد عورت کو میسر ہوتا ہے۔

اس کے علی الرغم ایک آزاد عورت پہلے ہی سے محسنة ہوتی ہے۔ خواہ وہ غیر شادی شدہ ہی کیوں نہ ہو۔ اس کا سبب یہ ہے کہ حریت کی بنا پر اسے ایک خاندان کی حفاظت و حمایت حاصل ہوتی ہے۔ اس کا مجر و حرہ ہونا ہی اس کے محسنة ہونے کے لیے کافی ہے۔ اس کے محسنة کھلانے کے لیے اس کا کسی کی منکوحہ ہونا ضروری نہیں ہے۔ اس لیے اس زیرِ بحث مقام پر (محضنات) سے آزاد عورتیں ہی مراد ہیں۔

عقل و حکمت اور عدل و انصاف کی رو سے دیکھا جائے تو صاف معلوم ہوتا ہے کہ جرم زنا کی سزا کے بارے میں اسلام کا منشا کیا ہے؟ اسلامی شریعت نے ایک ایسے شخص کے ارتکابِ زنا میں کہ جس کو اپنی فطری جنسی خواہش پوری کرنے کا کوئی جائز ذریعہ حاصل نہیں ہوسکا..... اور ایک ایسے شخص کے ارتکابِ زنا میں کہ جس کو اس کی فطری صنفی خواہش پوری کرنے کا ایک جائز ذریعہ نیسرا آچکا ہے..... بہر حال فرقہ کیا ہے اور دونوں کی حالتوں کے اختلاف کی بنا پر ان کے لیے الگ الگ سزا میں مقرر کی ہیں۔

فرض کیجئے دو عورتیں مریکب زنا ہوتی ہیں۔ ایک کنواری اور دوسری شادی شدہ عورت ہے۔ پہلی عورت اپنی جنسی خواہش کے بیجان میں تسلیم کا کوئی جائز راستہ نہیں پاتی اور زنا کا ارتکاب کرتی ہے۔ دوسری عورت ایک شوہر کی بیوی ہے۔ اگر اس کا شوہر اس کے لیے وجہ تسلیم نہیں بنتا تو وہ عورت اس سے خلع کر کے کسی اور مرد سے نکاح بھی کر سکتی ہے۔ مگر ایک خاوند کی بیوی ہوتے ہوئے وہ مریکب زنا ہوتی ہے۔ اس کا یہ فعل اس کے شوہر کی حق تلفی، اس سے بدترین خیانت اور پر لے درجے کی بے وفائی ہے۔ اس نے اپنے خاوند سے باندھے

ہوئے اس معاهدے کا سرِ عنوان مٹاڈا لا ہے جس معاهدے کو قرآن مجید نے "میثاقِ غلیظ"، یعنی پختہ معاهدے سے تعبیر کیا ہے۔ کیا ان دونوں عورتوں کا مقدمہ ایک جیسا ہے؟ نہیں! ہماری عقل ان کو مختلف مقدمے قرار دیتی ہے کیا ان دونوں عورتوں کا جرمِ زنا ایک ہی درجے کا ہے؟ نہیں! ہماری بصیرت کہتی ہے کہ دونوں کا جرم یکساں درجے کا نہیں ہے بلکہ متفاوت درجوں کا ہے۔ پھر اگر ایسا ہے تو کیا، ان دونوں کو ایک جیسی سزا ملنی چاہئے؟ ہرگز نہیں! عدل و انصاف کا تقاضا یہ ہے کہ چونکہ کنواری عورتوں کا جرم نسبتاً کم ہے اور شادی شدہ عورت کا نسبتاً زیادہ، لہذا سزا میں بھی یہ فرق ملاحظہ رکھنا چاہئے۔ کیا ایک فطری اور عقلی شریعت کے لیے یہ امر ضروری نہیں کہ وہ پہلی مجرمہ کو نسبتاً کم اور دوسرا مجرمہ کو نسبتاً زیادہ سزا دے؟

اسی حکمت کے پیش نظر اسلامی قانون میں غیر محسن زانی اور غیر محسنہ زانیہ کے لیے تو سو سو کوڑوں کی سزا مقرر کی گئی ہے مگر محسن زانی اور محسنہ زانیہ کے لیے رجم کی حد رکھی گئی ہے۔ دو مختلف صورتوں کو یکساں حیثیت دے کر ان کے لیے ایک ہی سزا تجویز کرنا کسی طور پر بھی عقل و حکمت اور عدل و انصاف کے قرین قیاس نہیں ہے اور جو لوگ شریعت کے تمام ترا حکامات کو عقل و حکمت ہی پر بنی قرار دیتے ہیں ان کے لیے تو اس سے انکار کے لیے قطعاً کوئی گنجائش نہیں ہے۔

الغرض مذکورہ بالاقرائی و شواہد کی روشنی میں ہم یہ سمجھتے ہیں کہ زیر بحث مقام ﴿فَعَلَيْهِنَّ نِصْفُ مَا عَلَى الْمُحْسَنَاتِ مِنَ الْعَذَابِ﴾ پر محسنات سے مراد صرف آزاد عورتیں ہیں اور سورہ نور کی آیت جلد کا حکم صرف غیر محسن زانیوں ہی کے ساتھ خاص ہے اور امت کے تمام مفسرین کرام کا اسی امر پر اجماع ہے۔

﴿مُحْسَنَاتٍ﴾ کے مفہوم کے بارے میں مفسرین کرام کی آراء:

اب ہم زیر بحث مقام ﴿فَعَلَيْهِنَّ نِصْفُ مَا عَلَى الْمُحْسَنَاتِ مِنَ الْعَذَابِ﴾ میں لفظ محسنات کے معنی کے بارے میں امت کے اکابر مفسرین کی آراء پیش کرتے ہیں۔

1۔ تفسیر طبری (ابن جریر طبری، متوفی 310ھ)

((فَعَلَيْهِنَ نَصْفٌ مَا عَلِيَ الْحَرَائِرُ مِنَ الْحَدِّ إِذَا هُنَ زَنِينَ قَبْلَ الْأَحْسَانِ بِالْأَزْوَاجِ))

”یعنی پھر ایسی لوئندیوں پر ان آزاد عورتوں کا حد کا نصف ہے۔ جو شادی سے پہلے زنا کا ارتکاب کریں۔“

2۔ احکام القرآن۔ (ابو بکر الجصاص، م 375ھ)

((أَرَادَ الْأَحْسَانَ مِنْ جِهَةِ الْحُرْيَةِ لَا الْأَحْسَانَ الْمُوجَبُ الرِّجْمُ، لَا نَهَىٰ لَوْ أَرَادَ ذَالِكَ لَمْ يَصِحْ أَنْ يَقُولَ عَلَيْهَا نَصْفُ الرِّجْمِ لَا نَهَىٰ لَهُ يَتَبعُضٌ))

”اس جگہ احسان باعتبار حریت مراد ہے اور وہ احسان مراد نہیں جس پر رجم کی حد واجب ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ اگر دوسرے معنی مراد ہوتے تو پھر رجم کا نصف کہنا صحیح نہ ہوتا کیونکہ رجم کی سزا ناقابل تقسیم ہے۔“

3۔ احکام القرآن (ابن العربي، م 542ھ)

((يَكُونُ التَّقْدِيرُ فَإِذَا تَزَوَّجُنَ فَعَلَيْهِنَ نَصْفٌ مَا عَلِيَ الْأَبْكَارُ مِنَ الْعَذَابِ وَهُوَ الْجَلْدُ))

”تقدير کلام یوں ہے کہ جب وہ لوئندیوں قید نکاح میں آ جائیں اور زنا کی مرتكب ہوں تو ان کے لیے آزاد کنواریوں کی اس سزا کا نصف ہے جو (سو) کوڑوں کی ہے۔“

4۔ مفاتیح الغیب المعروف تفسیر کبیر (امام فخر الدین رازی، م 606ھ)

((إِمَّا إِنْ يَكُونُ الْمَرَادُ مِنْهُ الْحَرَائِرُ الْمَتَزَوِّجَاتُ أَوْ الْمَرَادُ مِنْهُ الْحَرَائِرُ الْأَبْكَارُ، وَالسَّبِبُ فِي اطْلَاقِ اسْمِ الْمَحْسَنَاتِ عَلَيْهِنَ بِحُرْيَتِهِنَ وَالْأُولُ مشَكَّلٌ لَانَ الْوَاجِبُ عَلَى الْحَرَائِرِ الْمَتَزَوِّجَاتِ

فِي الزنا الرجم فهذا يقتضى أن يجب في زنا الاماء نصف الرجم  
و معلوم أن ذلك باطل والثانى وهو أن يكون المراد الحرائر  
الابكار فنصف ما عليهم هو خمسون جلدة ومحصنة هذا القدر  
واجب في زنا الأمة سواء كانت محصنة أو لم يكن .)

”اس مقام پر محصنات سے یا تو شادی شدہ آزاد عورتیں مراد ہو سکتی ہیں یا کنواری  
آزاد عورتیں۔ اس کا سبب ہے، کہ ان دونوں قسم کی عورتوں پر ان کی حریت کی  
وجہ سے لفظ محصنات کا اطلاق ہو سکتا ہے۔ پہلی صورت محال ہے کیونکہ شادی شدہ  
عورتوں کا ارتکاب زنا کی حد رجم ہے اور اس صورت میں یہ امر مقتضی ہے کہ  
لوئندیوں کو زنا کے ارتکاب پر نصف رجم کی سزا دی جائے اور ظاہر ہے کہ یہ ایک  
بے معنی بات ہے۔ دوسرے صورت میں محصنات کے معنی کنواری آزاد عورتوں  
کے ہو سکتے ہیں جس کے بعد زانیہ لوئندیوں کے لیے نصف سزا یعنی پچاس کوڑے  
ہوں گے اور یہ حد ہر زانیہ لوئندی کے لیے ہے خواہ وہ شادی شدہ ہو یا شادی شدہ  
نہ ہو۔“

5۔ الجامع الاحکام القرآن (امام قرطبی، م 571ھ)

((ويعنى المحصنات هاهنا الا بكار الحرائر .))

”اس جگہ محصنات کے معنی ہیں：“کنواری آزاد عورتیں۔“

6۔ تفسیر مدارک (علامہ حافظ الدین نسفي، م 710ھ)

((وان المحصنات هنا الحرائر اللاتى لم يزوجن .))

”اس مقام پر محصنات سے وہ آزاد عورتیں مراد ہیں جو غیر شادی شدہ ہوں۔“

7۔ تفسیر خازن (علامہ علاء الدین بغدادی، م 725ھ)

((يعنى فعلى الا ماء اللاتى زنين نصف ما على الحرائر الا بكار  
اذا زنين من الجلد .))

”یعنی زانیہ لوٹدیوں پر اس سزا کا نصف ہے جو کنواری آزاد عورتوں کے لیے ان کے ارتکاب زنا پر کوڑوں کی صورت میں ہے۔

8۔ جامع البیان فی تفسیر القرآن (شیخ محمد بن عبد الرحمن الشافعی، م 894ھ)

((المحصنات : الحرائر الابكار .))

”محصنات سے مراد ہیں：“کنواری آزاد عورتیں”“

9۔ تفسیر جلالین (علامہ جلال الدین سیوطی، م 911ھ و جلال الدین محلی)

((المحصنات : الحرائر الابكار اذا زنيـن .))

”محصنات یعنی کنواری آزاد عورتیں جب زنا کی مرتكب ہوں۔“

10۔ تفسیراتِ احمدیہ (ملا احمد جیون۔ سن تالیف 1075ھ)

((والمراد من هذه المحصنات الحرائر بلا تزویج .))

”اس جگہ ”محصنات“ سے مراد وہ آزاد عورتیں ہیں جو غیر شادی شدہ ہوں۔“

11۔ فتح القدر (امام شوکانی، م 1255ھ)

((المحصنات : أى الحرائر الابكار .))

”محصنات یعنی کنواری آزاد عورتیں۔“

یہاں ہم نے صرف دس گیارہ قابل اعتماد مفسرین کی آراء درج کی ہیں اور طوالت سے بچنے کے لیے انہی پر اکتفا کرتے ہیں۔ ورنہ حقیقت یہ ہے کہ امت کے تمام ترمذی مفسرین کی اس بارے میں متفقہ رائے یہی ہے کہ زیر بحث مقام پر ”محصنات“ سے صرف ”آزاد عورتیں“ ہی مراد ہیں۔

### آیتِ جلد کا حکم:

لفظ ”محصنات“ کے مفہوم کی بحث اور اس بارے مفسرین کرام کی متفقہ رائے بیان کرنے کے بعد ہم سورہ نور کی آیتِ جلد پر از سر نوغور کریں گے تاکہ یہ معلوم ہو سکے کہ اس کا

حکم کس قسم کے مرکبین زنا کے لیے آیا ہے۔

﴿الزَّانِيَةُ وَالزَّانِي فَاجْلِدُوْا كُلَّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا مِائَةَ جَلْدَةٍ وَلَا تَأْخُذُ كُمْ بِهِمَا رَأْفَةٌ فِي دِيْنِ اللَّهِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَلَيَشْهُدُ عَذَابَهُمَا طَائِفَةٌ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ۝﴾

(النور: 2)

”زانیہ عورت اور زانی مردوں نوں میں سے ہر ایک کو سوسو کوڑے مارو اور اللہ کے قانون کے معاملے میں قطعاً کوئی نرمی اختیار نہ کرو، اگر تم اللہ اور آخرت کے دن پر ایمان رکھتے ہو اور ضروری ہے کہ ان کو سزادیتے وقت مسلمانوں کا ایک گروہ موجود رہے۔“

آغاز بحث میں ہم نے اس بات کی وضاحت کی تھی کہ آیت جلد کا یہ حکم صرف آزاد مرد اور عورتوں کے ساتھ مخصوص ہے لوندیاں (اور غلام) اس حکم میں داخل نہیں۔ اس امر کی تصریح خود قرآن حکیم نے فرمادی ہے۔

﴿فَإِذَا أُخْسِنَ فَإِنْ أَتَيْنَ بِفَاجِحَةٍ فَعَلَيْهِنَ نِصْفُ مَا عَلَى الْمُحْسَنَاتِ مِنَ الْعَدَابِ ۝﴾

(النساء: 25)

”جب وہ لوندیاں قید نکاح میں آ جائیں اور پھر اگر وہ کوئی بدکاری کریں تو ان کے لیے اس سزا کا نصف ہے جو ”محسنات“ کے لیے مقرر ہے۔“

اس سے یہ بات بھی واضح ہو گئی کہ آیت جلد کا حکم درحقیقت حکم عام نہیں ہے اور آیت جلد کے الفاظ ”الزَّانِيَةُ وَالزَّانِي“ میں لام تعریف تعیم کے لیے نہیں بلکہ تخصیص کے لیے آیا ہے کیونکہ اس سے ہر قسم کے زانی لوگ مراد نہیں ہیں بلکہ لوندیاں (اور غلاموں) کے ارتکاب زنا پر اس حکم کا اطلاق نہیں ہوتا۔ ان کی تخصیص خود قرآن نے کر دی ہے۔ یوں آیت جلد کے حکم کو حکم عام سمجھ لینا قرآن کی نص صریح کے خلاف ہے۔ اس لیے غامدی صاحب کا یہ

موافق قرآن کے خلاف ہے کہ سورہ نور آیت 2 کا حکم عام ہے۔

### آیت جلد اور مفسرین کرام:

اب ہم آیت جلد کے حکم کے بارے میں امت مسلمہ کے معتمد علیہ مفسرین کی آراء نقل کرتے ہیں۔

1۔ تنویر المقباس من تفسیر ابن عباس (ابن عباس متوفی 68ھ)

((الزَّانِيَةُ وَالزَّانِي)) وهمما بکران زنا.

”یعنی“ الزانیة و الزانی ” میں دونوں کنوارے قسم کے لوگ مراد ہیں جو زنا کے مرتكب ہوں۔“

2۔ تفسیر طبری (ابن جریر طبری، م 310ھ)

((يقول تعالى ذكره: من زنى من الرجال، أوزنت من النساء،

وهو حد بكر غير ممحض بزوج فاجلدوه ضربا مائة جلدة.))

”الله تعالیٰ نے یہاں پر جن زانی مردوں اور زانیہ عورتوں کا تذکرہ کیا ہے اور اس میں جس حد کا حکم ہے وہ صرف غیر ممحض کنوارے اور غیر ممحضہ کنواری کے لیے ہے۔ پس ان کو سوسوکوڑے مارے جائیں۔“

3۔ تفسیر الکشاف (جاراللہ ذخیری، م 528ھ)

((وَهُوَ حَكْمٌ مِّنْ لَيْسٍ بِمَحْصُنٍ مِّنْهُمْ، فَإِنَّ الْمَحْصُنَ حَكْمُه

الرجم.))

”اس آیت کا حکم صرف کنوارے اور کنواری کے ارتکاب زنا کے لیے ہے اور شادی شدہ زانی کے لیے رجم کا حکم ہے۔“

4۔ احکام القرآن (ابن العربي، م 542ھ)

((قوله: ﴿فَاجْلِدُوۤا﴾) جعل الله كما تقدم حد الزنا قسمين

رجمًا على الشيب وجلد على البكر وذلك لأن قوله: ﴿الزَّانِيَةُ وَالزَّانِي فَاجْلِدُوْا كُلَّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا﴾ عام في كل زان ثم شرحت السنة حال الشيب.)

”جیسا کہ پہلے گزر چکا، اللہ تعالیٰ نے حدِ زنا کی دو قسمیں کر دی ہیں۔ شادی شدہ کے لیے رجم اور غیر شادی شدہ کے لیے سو کوڑوں کی سزا ہے۔ فرمایا ”زانیہ عورت اور زانی مرد و نوں کو کوڑے مارو۔“ تو یہ حکم ہر قسم کے زانی کے لیے عام تھا۔ پھر سنت نے شادی شدہ کی الگ صورت واضح کی۔“

5۔ مفاتیح الغیب۔ تفسیر کبیر (امام فخر الدین رازی، م 606ھ)

((احتاج الجمهور من المجتهدين على وجوب رجم المحسن لما ثبت بالتواتر أنه عليه الصلاة والسلام فعل ذلك، قال أبو بكر الرazi روى الرجم أبو بكر و عمر و علي و جابر بن عبد الله و أبو سعيد خدرى و أبو هريرة و بريدة الاسلامى و زيد بن خالد فى آخرين من الصحابة وببعض هؤلاء الرواية روى خبر رجم ماعز بعضهم خبر اللخمية والغامدية وقال عمر: ”لولا ان يقول الناس زاد عمر فنى كتاب الله لا ثبته فى المصحف، والجواب. عما احتجوا به او لا انه مخصوص بالجلد فان قيل فيلزم تخصيص القرآن بخبر الواحد قبلنا بل بخبر المتواتر لما بينا ان الرجم منقول بالتواتر ايضا فقد بينا فى اصول الفقه ان تخصيص القرآن بخبر الواحد جائز.)

”جمهور مجتهدین کے نزدیک زانی محسن کے لیے رجم کی سزا مقرر ہے کیونکہ آنحضرت ﷺ کے عمل سے متواتر کے ساتھ یہی ثابت ہے۔ ابو بکر رازی نے کہا ہے کہ رجم کی احادیث کو ابو بکر، عمر، علی، جابر بن عبد اللہ، ابو سعيد خدری،

ابو ہریرہ، بُرْنَيْدَةُ الْسَّلْمِی اور زید بن خالد رضی اللہ عنہم نے روایت کیا ہے پھر ان میں سے بعض راویوں نے وہ احادیث روایت کی ہیں جن میں حضرت ماعز، لجمیہ اور غامد یہ دونوں عورتوں کے رجم ہونے کا واقعہ بیان ہوا ہے۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے فرمایا: ”اگر مجھے لوگوں کا اندیشہ نہ ہوتا کہ وہ کہیں کہ ”عمر رضی اللہ عنہ نے اللہ کی کتاب میں اضافہ کیا“ تو میں اس (حکم) کو قرآن میں لکھوادیتا۔

جن لوگوں نے اس آیت کے تحت یہ کہا ہے کہ اس میں صرف کوڑوں کی سزا مذکور ہوئی ہے اگر رجم کو مانا جائے تو پھر خبر واحد سے قرآن کے حکم کی تخصیص ماننی پڑتی ہے۔ اس کا جواب یہ ہے کہ رجم کی روایات متواتر ہیں۔ اس کے علاوہ اصول فقہ میں بھی ہم نے یہ بات واضح کر دی ہے کہ خبر واحد سے بھی قرآن کے حکم عام کی تخصیص ہو سکتی ہے۔“

6۔ الجامع الاحکام القرآن۔ تفسیر قرطبی (امام قرطبی، م 671ھ)  
 ((**مِائَةَ جَلْدٍ**) هذا حد الزاني الحر البالغ البكر وكذلك  
**الزانية البكر الحرة**..... واما المحسن من الاحرار فعليه الرجم  
 دون الجلد.)

”اس آیت میں آزاد، بالغ، کنوارے زانی کے لیے حد بیان کی گئی ہے اور اس طرح آزاد بالغ کنواری زانیہ عورت کے لیے بھی یہی حد ہے۔ رہے آزاد محسن زانی اور محسنہ زانیہ، تو ان کے لیے رجم کی حد ہے، کوڑوں کی حد نہیں ہے۔“

7۔ تفسیر مدارک (علامہ نسفی، م 686ھ)  
 ((وَهَذَا حَكْمٌ حَرٌ لَّيْسَ بِمَحْسُنٍ، إِذَا حُكِمَ الْمَحْسُنُ الرِّجْمُ.)  
 ”یہ حکم اس آزاد زانی اور زانیہ کے لیے ہے جو غیر محسن یعنی کنوارے ہوں جبکہ محسن کے لیے رجم کا حکم ہے۔“

8۔ تفسیر خازن (علامہ بن بغدادی، م 725ھ)

(( وَإِنْ كَانَ الزَّانِي مُحْصَنًا فَعَلَيْهِ الرِّجْمُ . ))

” اور اگر زانی شادی شدہ ہو تو اس کے لیے رجم کی سزا ہے۔ ”

9- تفسیر القرآن العظیم المعروف تفسیر ابن کثیر (حافظ ابن کثیر، م 774ھ)

(( فَإِنَّمَا إِذَا كَانَ بَكْرًا مِنْ يَتْزَوْجُ فَإِنْ حَدَّهُ مِائَةً جَلْدَةً كَمَا فِي الْآيَةِ ))

(( فَإِنَّمَا إِذَا كَانَ مُحْصَنًا وَهُوَ الَّذِي قَدْ وُطِيَ فِي نِكَاحٍ صَحِيفٍ ))

وهو بالغ عاقل فانه يرجم . ))

” جب کوئی غیر شادی شدہ کنوار امر تکب زنا ہو تو آیت کے بموجب اس کی سزا سو کوڑے ہیں مگر جب کوئی شادی شدہ جس نے نکاح صحیح کے بعد مباشرت بھی کی ہو، مرتكب زنا ہو اور وہ عاقل بالغ بھی ہو، تو اسے رجم کیا جائے گا۔ ”

10- انوار التزیل - تفسیر بیضاوی (قاضی بیضاوی، م 791ھ)

(( وَهُوَ حَكْمٌ يَخْتَصُّ بِمَنْ لَيْسَ بِمُحْصَنٍ لَمَّا دَلَّ عَلَى أَنْ حَدَّا ))

لمحصن هو الرجم . ))

” اس آیت کا حکم اس زانی کے ساتھ خاص ہے جو شادی شدہ نہ ہو جبکہ یہ ثابت ہے کہ شادی شدہ زانی کی حد رجم ہے۔ ”

11- جامع القرآن فی تفسیر القرآن (شیخ محمد بن عبد الرحمن الشافعی، م 894ھ)

(( فَاجْلِدُوهُ أُكَلَّ وَأَحِدٍ مِّنْهُمَا مِائَةً جَلْدَةً )) ..... وهذا مطلق

محمول على بعض، هو حد بالغ عاقل ما جامع في نكاح شرعى

فإن حكم من جامع فيه الرجم باحاديث الصحاح . ))

” اس آیت کا حکم بظاہر عام ہے لیکن اس پر قیود عائد ہیں جو یہ ہیں، حریت، عقل، بلوغ اور شرعی نکاح کے تحت عدم مباشرت، دوسرے قیود کے ساتھ مباشرت بھی شامل ہو تو پھر احادیث صحیحہ کی رو سے رجم کی سزا ہے۔ ”

12- تفسیر جلالین (جلال الدین سیوطی، م 911ھ و جلال الدین محلی)

(( ﴿الْزَانِيَةُ وَالْزَانِيُّ﴾ أى غير المحسن لرجمهما بالسنة.))

”(( ﴿الْزَانِيَةُ وَالْزَانِيُّ﴾ ..... یعنی غیر محسن زانی اور عیر محسنه زانیہ کیونکہ محسن زانی اور محسنه زانی کو سنت کی رو سے رجم کرنے کا حکم ہے۔“

13۔ تفسیرات احمدیہ (ملا احمد جیون، سن تالیف 1075ھ)

(( الحکم المذکور فی الآیة وہ الجد انما ہو لغير المحسن و للمحسن الرجم.))

”اس آیت میں جو حکم مذکور ہوا ہے وہ کوڑوں کی سزا ہے جو صرف غیر محسن زانی کے لیے ہے اور محسن زانی کے لیے رجم کی سزا ہے۔“

14۔ تفسیر مظہری (قاضی ثناء اللہ پانی پتی، م 1225ھ)

(( اجمع علماء الامة علی ان الزانیة والزانی اذا کانا حرین عاقلين بالغين غير المحسنین فحدها ان یجلد کل واحد منهما مائة جلدۃ بحکم هذه الآیة.))

”علمائے امت کا اس بات پر اجماع ہے کہ اس آیت کے حکم کی رو سے آزاد، عاقل، بالغ اور غیر محسن زانی اور غیر محسنه زانیہ دونوں کو سوسو کوڑے مارے جائیں۔“

15۔ فتح القدیر (امام شوکانی، م 1255ھ)

(( ﴿مِائَةَ جَلْدَةٍ﴾ هو حد الزانی الحد البالغ البکر وکذا لک الزانیہ اما من کان محسناً من الاحرار فعليه الرجم بالسنة المتواترة وباجماع اهل العلم.))

”اس آیت میں آزاد بالغ، کنوارے زانی اور کنواری زانیہ کی حد بیان کی گئی ہے، مگر آزاد محسن زانی اور آزاد محسنه زانیہ کو سنت متواترہ اور اجماع اہل علم کے مطابق رجم کرنے کا حکم ہے۔“

16۔ روح المعانی (علامہ محمود آلوی، م 1210ھ)

((..... وقد اجمع الصحابة رضى الله تعالى عنهم ومن تقدم من السلف وعلماء الأمة وأئمۃ المسلمين على أن المحسن يرجم بالحجارة حتى يموت، وإنكار الخوارج ذاللث باطل لأنهم إن انكروا أحجة أجماع الصحابة رضى الله تعالى عنهم فجهل مركب. وإن انكروا وقوعه من رسول الله صلى الله عليه وسلم لأنكارهم حجية خبر الواحد فهو بعد بطلانه بالدليل ليس ما نحن فيه لأن ثبوت الرجم منه عليه الصلاة والسلام متواتر المعنى.))

”اس امر پر صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین، علمائے سلف و خلف اور ائمۃ اسلام کا اجماع ہے کہ شادی شدہ زانی اور زانیہ کو رجم کر کے ہلاک کیا جائے گا، اس بارے میں خوارج کا اختلاف باطل ہے کیونکہ اگر وہ اجماع صحابہؓ کی جیت کا انکار کرتے ہیں تو یہ جہل مركب ہے اگر وہ محسن خبر واحد کی جیت سے انکار کر کے رسول اللہ ﷺ سے اس حکم کے ثبوت کا انکار کرتے ہیں تو اس ..... بات کے باطل ہونے کے لیے یہ دلیل کافی ہے کہ رجم متواتر المعنی احادیث سے ثابت ہے۔“

17۔ تفسیر مواہب الرحمن (سید امیر علی، م 1337ھ)

”اگر یہ کہا جائے کہ آیت میں زانیہ اور زانی بے شبہ عموم پر ہیں خواہ محسن ہوں یا غیر محسن ہوں تو تم نے کیوں اس پر عمل نہ کیا؟ جواب یہ ہے کہ عموم سے تخصیص واقع ہوئی ہے یعنی زانیہ باندی وزانی غلام کے واسطے سودرے کا حکم نہیں بد لیل قطعی قوله تعالیٰ:

﴿فَعَلَيْهِنَّ نِصْفُ مَا عَلَى الْمُحْسِنَاتِ مِنَ الْعَذَابِ ط﴾

”تو ان (لوئنڈیوں) پر ”محضنات“ کی سزا کا نصف ہے۔“

پس جب عموم نہیں رہا تو ہم نے معلوم کیا بذریعہ مشہور حدیث رجم و اجماع کے کہ زانیہ غیر محسنة کا حکم درے ہیں اور محسنة کا حکم رجم ہے۔

18۔ تفسیر مراغی (احمد مصطفیٰ مراغی، م 1365ھ)

((ان کان الزانیان محسنین و استو فیا الشروط الاتیه و هی ان  
یکون بالغین عاقلین حرین مسلمین متزوجین بعقد نکاح

صحیح، وجہ رجمہما : ای رمیهمما بالحجارة حتی یموتا .))

”لیکن اگر زانی محسن ہو اور زانیہ محسنة ہو اور ان میں درج ذیل شرائط بھی پائی جائیں یعنی بلوغ، عقل، حریت، اسلام، نکاح صحیح کی زوجیت تو پھر ان دونوں کے لیے رجم یعنی پتھر مار کر بلاک کرنے کی سزا ہے۔“

19۔ فی ظلال القرآن (سید قطب، م 1385ھ)

((والجلد هو حد البکر من الرجال والنساء وهو الذي لم  
يحسن بالزواج ويرفع عليه متى كان مسلماً بالغاً عاقلاً حراً . فاما  
المحسن وهو من سبق له الوطى في نكاح صحيح ومسلم حر  
بالغ فحده الرجم وقد ثبت الرجم بالسنة وثبت الجلد بالقرآن  
ولما كان النص القرآني مجتملاً و عاماً، وكان رسول الله صلى  
الله عليه وسلم قد رجم الزانين المحسنين، فقد تبين من هذا ان  
الجلد خاص لغير المحسنین .))

”کوڑوں کی یہ سزا اس کنوارے مرد اور کنواری عورت کے لیے ہے جن میں نکاح کی حالت احسان نہ پائی جاتی ہو۔ اور پھر وہ مسلمان ”بالغ عاقل اور آزاد رہتے ہوئے زنا کا ارتکاب کریں مگر جو محسن زانیہ اور محسنة زانیہ ہو اور وہ مباشرت بھی کر چکے ہوں تو ان کے لیے رجم کی سزا مقرر ہے۔ حد رجم سنت سے ثابت ہے

اور کوڑوں کی حد قرآن سے ثابت ہے اور جبکہ قرآن کی نص مجمل اور عام نوعیت کی تھی اور رسول اللہ ﷺ نے محسن اور محسنہ زانیوں کو چونکہ رجم کی سزا دی تو اس سے ظاہر ہوا کہ کوڑوں کی سزا صرف غیر محسن زانیوں کے لیے ہے۔“

20۔ تفہیم القرآن (ابوالاعلیٰ مودودی، م 1399ھ)

یہ امر کہ زنا بعد احسان کی سزا کیا ہے قرآن مجید نہیں بتاتا بلکہ اس کا علم ہمیں حدیث سے حاصل ہوتا ہے۔ بکثرت روایات سے ثابت ہے کہ نبی ﷺ نے نہ صرف قولًا اس کی سزا رجم (سنگاری) بیان فرمائی ہے بلکہ عملًا آپ نے متعدد مقامات میں یہی سزا نافذ بھی کی ہے۔ پھر آپ کے بعد چاروں خلفائے راشدین نے اپنے اپنے دور میں یہی سزا نافذ کی اور اس کے قانونی سزا ہونے کا بار بار اعلان کیا۔ صحابہ کرام اور تابعین تک یہ مسئلہ بالکل متفق علیہ تھا۔ کسی ایک شخص کا بھی کوئی قول ایسا موجود نہیں ہے جس سے یہ نتیجہ نکالا جاسکے کہ قرن اول میں کسی کو اس کے ایک ثابت شدہ حکم شرعی ہونے میں کوئی شک تھا۔ اس کے بعد تمام زمانوں اور ملکوں کے فقهاء اسلام اس بات پر متفق رہے ہیں کہ یہ ایک سنت ثابتہ ہے کیونکہ اس کی صحت کے اتنے متواتر اور قوی ثبوت موجود ہیں جن کے ہوتے ہوئے کوئی صاحب علم اس سے انکار نہیں کر سکتا۔ امت کی پوری تاریخ میں بجز خوارج اور بعض معزلہ کے کسی نے بھی اس سے انکار نہیں کیا ہے اور ان کے انکار کی بنیاد یہ نہیں تھی کہ نبی ﷺ سے اس حکم کے ثبوت میں وہ کسی کمزوری کی نشان دہی کر سکے ہوں بلکہ وہ اسے قرآن کے خلاف قرار دیتے تھے۔ حالانکہ یہ ان کے اپنے فہم قرآن کا قصور تھا۔ وہ کہتے تھے قرآن ﴿الزَّانِيُّ وَالْزَّانِيُّ﴾ کے مطلق الفاظ استعمال کر کے اس کی سزا سو کوڑے بیان کرتا ہے لہذا قرآن کی رو سے ہر قسم کے زانی کی سزا یہی ہے اور اس سے زانی محسن کو الگ کر کے اس کی کوئی اور سزا تجویز کرنا قانون خداوندی کی خلاف ورزی ہے۔ مگر انہوں نے یہ نہیں سوچا کہ قرآن کے الفاظ جو قانونی وزن رکھتے ہیں، وہی قانونی وزن ان کی اس تشریع کا بھی ہے جو نبی ﷺ نے کی ہو بشرطیکہ وہ آپ ﷺ سے ثابت ہو۔“

ان حوالوں کی روشنی میں یہ بات بالکل واضح ہو جاتی ہے کہ امت کے تمام معتمد علیہ مفسرین کی یہ متفقہ رائے ہے کہ آیت جلد کے حکم کا اطلاق صرف غیر شادی شدہ آزاد مردوں اور عورتوں کے ارتکاب زنا پر ہوتا ہے اور اس حکم میں شادی شدہ زانی مرد اور عورتیں شامل نہیں ہیں بلکہ ان کا معاملہ الگ نوعیت رکھتا ہے اور ان کے لیے رجم کی سزا مقرر ہے۔

### قرآن حکیم اور قتل نفس:

یہ ایک مسلمہ امر ہے کہ قرآن مجید اصول و کلیات کی کتاب ہے اور اس میں بیشتر احکام ایسے ہیں جو بھل طور پر بیان ہوئے ہیں اور ان کی تفصیل قرآن مجید میں موجود نہیں ہے۔ ایسے بھل احکام کی تفصیل معلوم کرنے کے لیے ہمیں سنت رسول اللہ ﷺ کی طرف رجوع کرنا پڑتا ہے۔ تاکہ قرآن کے کسی اجمالی حکم کی تفصیلی صورت سامنے آئے اور اس پر عمل کرنا ممکن اور آسان ہو جائے۔

اس کی ایک مثال نماز ہے۔ وہ نماز جو اسلام کا بنیادی رکن اور عماد الدین ہے، جو ایک مسلمان اور کافر کے درمیان عملی سرحد ہے، جس کا ادا کرنا سفر و حضرتی کے عین میدانِ جنگ میں بھی ضروری ہے۔ لیکن سب جانتے ہیں کہ قرآن مجید نے ﴿أَقِيمُوا الصَّلَاةَ﴾ (نماز قائم کرو) کا صرف بھل حکم دیا ہے اور اس کے پانچ اوقات کا تعین، اس کی رکعات کی تعداد اور اس کی عملی ہیئت، ان میں سے کوئی بھی قرآن میں مذکور نہیں ہوئی ہے۔ یہ ساری تفصیلات ہمیں سنت کے ذریعے ملتی ہیں۔ یہ ایک حقیقت ہے کہ اگر سنت نے نماز پڑھنے کی تفصیل نہ بیان کی ہوتی تو کوئی شخص بھی قرآن کی مطلوبہ نماز ادا نہ کر سکتا۔

اس طرح قرآن مجید نے زکوٰۃ ادا کرنے کا حکم دیا ہے جو نماز کے بعد دوسرا ۱۱ ہم ترین رکن دین ہے؟ زکوٰۃ کب اور کتنی ادا کی جائے؟ یہ ساری تفصیل ہمیں سنت مبارکہ میں ملتی ہے جس کے بعد زکوٰۃ کے قرآنی حکم پر عمل کرنے کی صورت سامنے آتی ہے۔

اسی طرح قرآن مجید کا ارشاد ہے کہ:

﴿وَلَا تَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ﴾ ۵

(الانعام: 151)

”اور کسی جان کو ناحق قتل نہ کرو جس کا قتل کیا جانا اللہ نے حرام ٹھہرا یا ہے۔“  
مذکورہ بالا آیت میں اہل ایمان کو یہ حکم دیا جا رہا ہے کہ وہ کسی جان کو ناحق قتل نہ  
کریں۔ البتہ اگر کوئی جان إِلَّا بِالْحَقِّ کے تحت مباح الدم ہو جائے تو اسے قتل کر سکتے ہیں۔

### إِلَّا بِالْحَقِّ کی وضاحت:

حدیث کی رو سے کسی مسلمان کا خون اس وقت مباح ہو جاتا ہے جب وہ:

1۔ کسی شخص کو قتل کر دے۔

2۔ شادی شدہ ہو اور پھر ارتکاب زنا کرے۔

3۔ دین اسلام کو چھوڑ کر مرتد ہو جائے۔

اس حدیث کو امام بخاری نے حضرت عبد اللہ ابن مسعود رضی اللہ عنہما کی روایت سے صحیح بخاری (کتاب الدیات) میں بیان کیا۔، اور سنن ابی داؤد میں حضرت عائشہ رضی اللہ عنہما اور ابو امامہ بن سہل عن عثمان کی روایات میں بھی یہ حدیث موجود ہے۔

اب ہم سورہ انعام کی اس آیت کے مکملے ﴿إِلَّا بِالْحَقِّ﴾ کے بارے میں مفسرین کرام کی آراء درج کریں گے۔

1۔ تنویر المقباس من تفسیر ابن عباس رضی اللہ عنہما۔

(( ﴿إِلَّا بِالْحَقِّ﴾ بالعدل یعنی بالقود و الرجم والارتداد.))

”﴿إِلَّا بِالْحَقِّ﴾ کے معنی ہیں عدل و انصاف کی رو سے، یعنی قصاص رجم اور امداد کی صورتوں میں کسی جان کو قتل کیا جا سکتا ہے۔“

2۔ تفسیر طبری۔

(( ﴿إِلَّا بِالْحَقِّ﴾ یعنی أباح قتلها به، من ان تقتل نفسا، فتقتل

قدادابها، او تزني و هي ممحونة، فترجم او ترتد عن دينها الحق  
فتقتل، فذالك الحق الذي أباح الله جل ثناء و قتل النفس التي  
حرم على المؤمنين قتلها به۔))

”يعنى وہ صورت جس میں کوئی جان مباح الدم قرار پاتی ہے یہ ہے کہ کوئی جان  
دوسری جان کو قتل کر دے اور پھر قصاص کے طور پر قتل کی جائے۔ یا وہ شادی شدہ  
ہونے کے بعد زنا کی مرتكب ہو اور پھر اسے رجم کر دیا جائے، یا وہ دین حق سے  
مرتد ہو جائے اور پھر مارڈا لی جائے۔ اللہ تعالیٰ کافر مودہ یہی وہ ”الحق“ ہے جس  
کے تحت مسلمانوں کے لیے کسی جان کو قتل کرنا مباح نہ ہوتا ہے۔“

3۔ معالم التزیل (امام بغوی، متوفی 516ھ)

((إِلَّا بِالْحَقِّ) الا بما ابيح قتله من ردة او قصاص او زنا  
موجب الرجم۔))

”الا بالحق سے مراد وہ حق شرعی ہے جس کے تحت کسی شخص کو قتل کیا جاسکتا ہے جسے  
ارتداد، قصاص اور وہ زنا جس پر حد رجم ہے۔“

4۔ تفسیر کشاف۔

((إِلَّا بِالْحَقِّ..... کالقصاص والقتل على الردة والرجم۔))

”قصاص، مرتدین کا قتل اور رجم سب الا بالحق میں داخل ہیں۔“

5۔ تفسیر بکیر۔

((إِلَّا بِالْحَقِّ..... اى قتل النفس المحرمه قد يكون حقال مجرم  
يصدر منها. والحديث أيضاً موافق له وهو قوله عليه السلام ”لا  
يحل دم امرئ مسلم الا باحدى ثلات: كفر بعد ايمان، وزنا بعد  
احسان وقتل نفس بغير نفس“ والقرآن دل على سبب الرابع  
وهو قوله تعالى: ((إِنَّمَا جَزَاءُ الَّذِينَ يُحَارِبُونَ اللَّهَ

وَرَسُولُهُ وَيَسْعَونَ فِي الْأَرْضِ فَسَادًا أَنْ يُقْتَلُوا أَوْ يُصَلَّبُوا ﴿.....﴾  
 ”یعنی کسی جان محترم کو اس کے جرم کی وجہ سے قتل کر دینا واجب بھی ہو جاتا ہے  
 اور قرآن کے اس حکم کے موافق وہ حدیث ہے جس میں حضور ﷺ نے فرمایا:  
 ”مسلمان کا خون بغیر تین صورتوں کے حلال نہیں۔

1. اگر وہ ایمان لانے کے بعد کفر اختیار کرے یعنی مرتد ہو جائے۔
2. اگر وہ شادی ہو جانے کے بعد زنا کا ارتکاب کرے۔
3. اگر وہ کسی کو ناقص قتل کر دے۔“

اور قرآن نے چوتھا سبب یہ بتایا ہے جو اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: ”جَوْلُوگُ اللَّهِ أَوْ  
 اس کے رسول سے لڑتے ہیں اور ملک میں فساد پھیلانے میں سرگرم عمل ہیں ان  
 کی سزا بس یہ ہے کہ وہ جن پھن کر قتل کر دیئے جائیں یا سولی پر لٹکائے جائیں۔“  
 6. تفسیر قرطبی۔

((إِلَّا بِالْحَقِّ ..... الَّذِي يُوجِبُ قَتْلَهَا ..... وَقَالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ

وَسَلَّمَ: ”لَا يَحْلُّ دَمُ امْرِي مُسْلِمٌ إِلَّا بِاحْدَى ثَلَاثَةِ: الشَّيْبُ الزَّانِي

وَالنَّفْسُ بِالنَّفْسِ وَالتَّارِكُ لِدِينِهِ الْمُفَارِقُ لِلْجَمَاعَةِ.)

”الا بالحق یعنی جس کے تحت کوئی جان واجب القتل ہو جاتی ہے.....  
 آنحضرت ﷺ نے فرمایا: ”کسی مسلمان کا خون مباح نہیں سوائے اس کے کہ  
 تین صورتوں میں سے کوئی ایک صورت ہو۔ یہ کہ: (1) وہ شادی شدہ ہو اور پھر  
 مرتکب زنا ہو۔ (2) یہ کہ وہ قاتل ہو۔ (3) یہ کہ وہ دین کو چھوڑ کر جماعت  
 مسلمین سے الگ ہو جائے۔“

7. مجمع البیان فی تفسیر القرآن (شیخ ابو علی طبری)

((الْحَقُّ الَّذِي يَسْتَبَحُ قَتْلُ النَّفْسِ الْمُحَرَّمٍ قَتْلُهَا ثَلَاثَةُ أَشْيَاءٍ:  
 الْقُوْدُ وَالْزَنَا بَعْدَ احْسَانٍ وَالْكُفْرُ بَعْدَ اِيمَانٍ.)

”وَهُوَ حَقٌّ جَسْ كَتَبَتْ كَسْيَ مُحْتَرِمَ جَانَ كَأَقْتَلَ مَبَاحٍ هُوَ جَاتٌ هُوَ اسَّ کَتَبَتْ تِيْنَ صُورَتِيْنَ  
ہیں: قصاص، حالت احسان کے بعد زنا کا ارتکاب، ایمان لانے کے بعد کفر  
اختیار کرنا۔“

8- تفسیر مدارک۔

((إِلَّا بِالْحَقِّ..... كَالقصاص وَالقتل عَلَى الرِّدَةِ وَالرِّجْمِ.))  
”قصاص، مرتدین کا قتل اور (شادی شدہ زانی کے لیے) رجم، یہ سب إلا بالحق  
کے تحت آتے ہیں۔“

9- تفسیر خازن۔

((إِلَّا بِالْحَقِّ..... وَهِيَ الَّتِي أَبِيحَ قَتْلُهَا مِنْ رِدَةٍ أَوْ قَصَاصٍ أَوْ زَنَةٍ  
بَعْدِ احْسَانٍ وَهُوَ الَّذِي يُوجَبُ الرِّجْمُ..... عَنْ أَبْنَى مُسْعُودَ قَالَ  
قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَا يَحْلُّ دَمُ امْرَى مُسْلِمٍ  
يُشَهَّدُ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَإِنَّ رَسُولَ اللَّهِ لَا إِلَّا بِأَحَدٍ ثَلَاثَ:  
الثَّيْبُ الزَّانِيُّ، النَّفْسُ بِالنَّفْسِ وَالتَّارِكُ لِدِينِهِ الْمُفَارِقُ  
لِلْجَمَاعَةِ.))

”((إِلَّا بِالْحَقِّ)) کے تحت قتل کرنا جائز ہے جیسے مرتدین کو قتل کرنا، یا قاتل سے  
قصاص لینا یا زانی محسن کو سنگسار کرنا۔ حضرت (عبدالله) ابن مسعود رضی اللہ عنہ سے  
روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ”کسی مسلمان کا خون مباح نہیں،  
درائے حالیکہ وہ یہ گواہی دیتا ہو کہ اللہ کے سوا کوئی عبادت کے لائق نہیں اور یہ کہ  
میں اللہ کا رسول ہیں۔ مگر تین صورتوں میں اس کا خون مباح ہو جاتا ہے اولاً یہ کہ  
زانی محسن ہو، ثانیاً یہ کہ وہ قاتل ہو اور ثالثاً یہ کہ وہ دینِ اسلام چھوڑ کر مسلمانوں  
کی جماعت سے علیحدہ ہو۔“

10- تفسیر ابن کثیر۔

(( فقد جاء في الصحيحين عن ابن مسعود رضي الله عنه قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "لا يحل دم امرئ مسلم يشهد ان لا إله الا الله واني رسول الله الا باحدى ثلات، الشيب الزانى والنفس بالنفس والتارك لدينه المفارق للجماعة. ))

"صحیحین میں یعنی بخاری و مسلم میں حضرت (عبداللہ) ابن مسعود رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: "کسی مسلمان کا خون حلال نہیں اس حال میں کہ وہ یہ گواہی دیتا ہو کہ اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں اور یہ کہ میں اللہ کا بحق رسول ہوں۔ سوائے تین حالتوں کے (جن میں اس کا خون مباح ہو جاتا ہے)..... (1) جبکہ وہ زانی محسن ہو۔ (2) جبکہ اس پر قصاص واجب ہو۔ (3) جب وہ دینِ اسلام کو چھوڑ کر جماعتِ مسلمین سے الگ ہو جائے۔"

(( وعن امير المؤمنین عثمان بن عفان رضي الله عنه انه، قال وهو محصور: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: "رجل كفر بعد اسلامه، او زنى بعد احسانه، او قتل نفسها بغير نفس." فوالله ما زنيت في جاهلية الاسلام ولا تمنيت أن لي بدینی بدلا منه بعد اذ هداني الله، ولا قتلت نفسها، فلم تقتلوني؟ رواه الامام احمد والترمذی والنمسائی وابن ماجه وقال الترمذی وهذا حديث حسن. ))

"امیر المؤمنین حضرت عثمان بن عفان رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ انہوں نے جب وہ دشمنوں کے زر غم میں تھے، کہا: "میں نے رسول اللہ ﷺ کو یہ فرماتے ہوئے سنا کہ "کسی مسلمان کا خون حلال نہیں بغیر تین صورتوں کے اول یہ کہ وہ اسلام لانے کے بعد کفر اختیار کرے، دوم یہ کہ وہ شادی کے بعد زنا کا ارتکاب کرے سوم یہ کہ وہ کسی کو ناقص قتل کر ڈالے۔" خدا کی قسم! میں نہ تو جاہلیت میں کبھی زنا

کا مرتكب ہوا اور نہ اسلام لانے کے بعد اور میں نے بھی اپنادین بد لئے کا ارادہ نہیں کیا جب سے مجھے اللہ نے ہدایت بخشی اور نہ ہی میں نے کسی کو قتل کیا ہے پھر مجھے کس بنا پر قتل کرنا چاہتے ہو؟ اس روایت کو امام احمد، ترمذی نسائی اور ابن ماجہ نے نقل کیا ہے اور امام ترمذی نے کہا ہے کہ یہ حدیث حسن ہے۔“

11- تفسیر بیضاوی

((إِلَّا بِالْحَقِّ ..... كَالْقُوْدُ وَ قَتْلُ الْمُرْتَدِ وَ رِجْمُ الْمُحْصَنِ .))  
”قاتل سے قصاص لینا، مرتد کو قتل کرنا اور شادی شدہ زانی کو رجم کرنا ((إِلَّا بِالْحَقِّ )) کے تحت داخل ہے۔“

12- تفسیر جلالین

((إِلَّا بِالْحَقِّ ..... كَالْقُوْدُ وَ حَدْ لِرْدَةٍ وَ رِجْمُ الْمُحْصَنِ .))  
”قصاص، حد ارتدا اور زانی محسن پر حد رجم الا بالحق میں شامل ہیں۔“

13- تفسیر مظہری

((أَيْ بِحَقِّ يَبْيَحُ قَتْلَهُ مِنْ رَدَةٍ أَوْ قَصَاصٍ أَوْ زِنَاء بَعْدِ احْصَانٍ أَوْ  
نَفْضِ عَهْدٍ أَوْ بَغْيٍ أَوْ قَطْعِ طَرِيقٍ .))  
”یعنی وہ حق شرعی جس کے سبب سے کسی شخص کا قتل مناج ہو جاتا ہے وہ ارتداد ہے، یا قصاص ہے یا شادی کے بعد زنا کا ارتکاب ہے یا اسلامی حکومت سے غیر مسلم کی عہد شکنی ہے یا بغاوت ہے یا رہنمی ہے۔“

14- تفسیر فتح القدیر

((وَمِنْ الْحَقِّ قَتْلُهَا قَصَاصًا وَ قَتْلُهَا بِسَبَبِ زِنَاء الْمُحْصَنِ، وَ قَتْلُهَا  
بِسَبَبِ الرَّدَةِ وَنَحْوُ ذَلِكَ مِنَ الْأَسْبَابِ الَّتِي وَرَدَ الشَّرْعُ بِهَا .))  
”اور وہ ”حق“ یہ ہے: کسی کو قصاص میں قتل کرنا، کسی شادی شدہ کو زنا کے جرم میں قتل کرنا، کسی کے مرتد ہو جانے پر اسے قتل کرنا اور اسی قبل کے وہ اسباب قتل

جو شریعت میں وارد ہوئے ہیں۔“

### 15۔ تفسیر روح المعانی

((وَ ﴿بِالْحَقِّ﴾ الَّذِي هُوَ أَمْرُ الشَّرِيعَةِ بِقَتْلِهَا وَذَلِكَ كَمَا رُوِيَ فِي الْخَبَرِ بِالْكُفْرِ بَعْدَ الْإِيمَانِ وَالزِّنَاءِ بَعْدَ الْأَحْسَانِ وَقَتْلِ النَّفْسِ الْمَعْصُومَةِ.))

”اور ”بالحق“ سے مراد وہ صورتیں ہیں جن کے تحت قتل نفس واجب ہے جیسا کہ حدیث میں ہے کہ ارتداد سے، شادی کے بعد زنا کا ارتکاب کرنے سے، اور کسی بے لناہ جان کو قتل کرنے سے کسی شخص کا خون مباح ہو جاتا ہے۔“

### 16۔ تفسیر مراغی

((وَقُولُهُ ﴿الَاَلَا بِالْحَقِّ﴾) إِيمَاءُ إِلَى أَنْ قَتْلُ النَّفْسِ قَدْ يَكُونُ لِجُرمٍ يُصْدَرُ مِنْهَا كَمَا جَاءَ فِي الْحَدِيثِ: ”لَا يَحْلُّ دَمُ امْرِئٍ مُسْلِمٍ إِلَّا بِأَمْوَارٍ ثَلَاثَةٍ: كُفْرٌ بَعْدَ إِيمَانٍ، وَزِنَاءٌ بَعْدَ أَحْسَانٍ وَقَتْلٌ نَفْسٍ بِغَيْرِ حَقٍّ.))

”﴿إِلَا بِالْحَقِّ﴾ کا اشارہ اس بات کی طرف ہے کہ کسی جرم کے صادر ہونے کے بعد اس مجرم جان کو قتل کیا جا سکتا ہے جیسا کہ حدیث میں آیا ہے کہ ”کسی مسلمان کا خون بغیر تین صورتوں کے مباح نہیں ہے یہ کہ وہ ایمان لانے کے بعد کافر یعنی مرتد ہو جائے۔ یہ کہ وہ شادی شدہ ہو اور پھر مرتكب زنا ہو، یہ کہ وہ کسی اور جان کو ناحق قتل کر دے۔“

((وَالْخَلاصَةُ، إِنْ قَتْلُهُمْ بِالْحَقِّ هُوَ أَمْرُ الشَّارِعِ بِاِبَاحَةِ قَتْلِهَا كَفْتُلِ الْقَاتِلِ عَمَدًاً أَوْ قَتْلِ الزَّانِي الْمُحْسَنِ.))

”خلاصة کلام یہ ہے کہ کسی شخص کو حق شرعی کے تحقیق مباح الدم قرار دینے کے بعد قتل کر دینا شارع علیہ السلام کا حکم ہے جیسے قاتل کو قتل کرنا یا شادی شدہ زانی کو

قتل کر دینا۔“

17۔ تفسیر کاشف

((الأصل في قتل النفس التحرير، ولا يحل الا بسبب وجوب، وهو واحد من أربعة: نصت السنة النبوية على ثلاثة منها، وهي قوله (ص) لا يحل دم امرئ مسلم الا باحدى ثلاث: كفر بعد ايمان، وزنا بعد احسان وقتل نفس بغير حق.“ ونص الكتاب على السبب الرابع في الآية 33 من سورة المائدة:

**﴿إِنَّمَا جَزَاءُ الَّذِينَ يُحَارِبُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَسْعَوْنَ فِي الْأَرْضِ فَسَادًا أُنْ يُقْتَلُوا أَوْ يُصَلَّبُوا﴾**

”کسی جان کے قتل کے بارے میں اصل چیز حرمت ہے اور کسی شرعی عذر کے بغیر قتل نفس جائز نہیں ہے۔ شرعی اسباب چار ہیں جن میں سے تین اسباب کے بارے میں سنت کی نص موجود ہے۔ آنحضرت ﷺ نے فرمایا ہے کسی مسلمان کا خون سوائے تین حالتوں کے مباح نہیں ہے: (1) یہ کہ وہ مرتد ہو جائے۔ (2) یہ کہ وہ شادی شدہ ہو اور پھر زنا کا مرتکب ہو۔ (3) یہ کہ وہ کسی کو ناحق قتل کر دے۔“ اور قرآن میں سورہ مائدہ کی آیت 33 کے اندر چوتھی حالت یہ بیان ہوئی ہے کہ ”جو لوگ اللہ اور اس کے رسول سے جنگ کرتے ہیں اور ملک میں فساد مچاتے ہیں ان کی سزا تو یہ ہے کہ وہ چون چون کر قتل کئے جائیں یا سولی پر لٹکا دیئے جائیں۔“

18۔ تفسیر فی ظلال القرآن (سید قطب)

((والحق الذي تؤخذ به النفس بينه الله في شريعته ولم يتركه للتقدير والتأويل: فهو القصاص ..... وهو القتل في ردة عن الاسلام ..... وهو القتل لحد في زنا المحسن ..... وهو القتل

للافساد فی الارض، والخروج بالقوة لتفییدا لنص هذه الحالة

﴿إِنَّمَا جَزَاءُ الَّذِينَ يُحَارِبُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَسْعَوْنَ فِي الْأَرْضِ فَسَادًا أَنْ يُقْتَلُوا أَوْ يُصَلَّبُوا أَوْ تُقْطَعَ أَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُمْ مِنْ خِلَافٍ﴾.....)

”اور وہ ”حق“ جس کے تحت کسی کی جان لی جاسکتی ہے، اللہ تعالیٰ نے اپنی شریعت میں بیان فرمادیا ہے اور اسے لوگوں کی رائے یا قیاس پر نہیں چھوڑا ہے اور وہ قصاص ہے ..... اور وہ ارتداد ہے ..... اور وہ شادی شدہ زانی کی حد ہے ..... اور وہ فساد فی الارض ہے اور وہ بغاوت ہے۔ قرآن کی اس نص کے مطابق کہ ”جو لوگ اللہ اور اس کے رسول سے جنگ کرتے ہیں ان کی سزا تو یہ ہے کہ وہ ڈھونڈ کر قتل کر دیئے جائیں یا سولی پر لشکار دیئے جائیں یا ان کے ہاتھ پاؤں اٹھی ترتیب سے کاٹ ڈالے جائیں۔“

19۔ معارف القرآن (مفتي محمد شفیع مرحوم 11 شوال 1396ھ)

”یعنی جس شخص کا خون اللہ نے حرام کر دیا ہے اس کو قتل مت کرو، ہاں مگر حق پر۔“ اور اس حق کی تفصیل رسول اللہ ﷺ نے ایک حدیث میں بیان فرمائی ہے جو بروایت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہما بخاری و مسلم نے نقل کی ہے وہ یہ کہ آپ نے فرمایا کہ کسی مسلمان کا خون حلال نہیں مگر تین چیزوں سے۔ ایک یہ کہ وہ شادی شدہ ہونے کے باوجود بدکاری میں بتلا ہو جائے، دوسرے یہ کہ اس نے کسی کو ناقص قتل کر دیا ہو، اس کے قصاص میں مارا جائے، تیسرا یہ کہ اپنا دین حق چھوڑ کر مرتد ہو گیا ہو۔

حضرت عثمان غنی رضی اللہ عنہ جس وقت باغیوں کے نزغے میں محصور تھے اور لوگ ان کو قتل کرنا چاہتے تھے اس وقت بھی حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے لوگوں کو یہ حدیث سنا کر کہا کہ محمد اللہ میں ان تینوں چیزوں سے ..... بری ہوں۔ میں نے زمانہ اسلام

میں تو کیا زمانہ جاہلیت میں بھی کبھی بدکاری نہیں کی، اور نہ میں نے کسی کو قتل کیا اور نہ کبھی میرے دل میں یہ وسوسة آیا کہ میں اپنے دین اسلام کو چھوڑ دوں، پھر تم مجھے کس بنا پر قتل کرتے ہو۔“

(معارف القرآن جلد 3، صفحہ 486)

### سنن اور سزاۓ رجم:

اب ہم تفصیل کے ساتھ ان تمام احادیث صحیحہ کا استقصاء کریں گے جن سے واضح طور پر یہ ثابت ہوتا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے شادی شدہ آزاد زانیوں پر کوڑوں کی بجائے رجم کی سزا نافذ کی۔ اس سلسلے میں ہم پہلے قول رسول اور اس کے بعد فعل رسول بیان کرتے ہیں:

۱) قول رسول اللہ ﷺ !

۱- (( عن عائشہ رضی اللہ عنہا ، قالت قال رسول الله ﷺ : " لا يحل دم امرئ مسلم يشهد ان لا اله الا الله وان محمد رسول الله ، الا باحدی ثلاث : رجل زنى بعد احسان فانه يرجم ورجل خرج محارباً بالله ورسوله فانه يقتل او يصلب او ينفي من الارض ، او يقتل نفسها فيقتل بها . ))

(ابوداؤد، کتاب الحدود)

”حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے روایت ہے وہ فرماتی ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا: ”کسی مسلمان کا خون مباح نہیں اور یہ کہ محمد اللہ کے رسول ہیں مگر تین صورتوں میں اس کا خون مباح ہو جاتا ہے۔ پہلی صورت یہ ہے کہ وہ شادی کے بعد زنا کا ارتکاب کرے، اس جرم پر اسے سنگسار کیا جائے گا۔ دوسری صورت یہ ہے کہ وہ اللہ اور اس کے رسول سے بغاوت کرے تو (تو اس جرم کی پاداش میں) اسے قتل کیا جائے گا یا اسے پھانسی دی جائے گی یا اسے جلاوطن کر دیا جائے

گا۔ تیسری صورت یہ ہے کہ وہ کسی اور کو قتل کر دے تو اس پر اسے بھی (قصاص کے طور پر) قتل کر دیا جائے گا۔“

2- ((عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مُسْعُودٍ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ لَا يَحْلُّ دَمُ امْرَئٍ مُسْلِمٍ يَشْهَدُ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَإِنِّي رَسُولُ اللَّهِ، إِلَّا بِأَحَدِي ثَلَاثَةِ النَّفْسِ بِالنَّفْسِ وَالثَّيْبِ الزَّانِي، وَالْمَارِقِ مِنَ الدِّينِ التَّارِكُ الْجَمَاعَةِ.))

(صحیح بخاری، کتاب الدیات)

”حضرت عبد اللہ (ابن مسعود) سے روایت ہے وہ کہتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ”کسی مسلمان کا خون مباح نہیں جب کہ وہ یہ گواہی دیتا ہو کہ اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں اور یہ کہ میں اللہ کا رسول ہوں مگر تین خالتوں میں اس کا خون مباح ہوگا۔ پہلی یہ کہ قصاص کی حالت میں دوسرا یہ کہ شادی شدہ زانی ہونے کی صورت میں اور تیسرا یہ کہ دین کو چھوڑے اور جماعتِ مسلمین سے الگ ہونے کی شکل میں۔“

3- ((عَنْ أَبِي اِمَامَةَ بْنِ سَهْلٍ: قَالَ: كَنَا مَعَ عُثْمَانَ وَهُوَ مَعْ عُثْمَانَ وَهُوَ مَحْصُورٌ فِي الدَّارِ، وَكَانَ فِي الدَّارِ مَدْخُلٌ مِنْ دَخْلِهِ سَمِعَ كَلَامَ مِنْ عَلَى الْبِلاطِ فَدَخَلَهُ عُثْمَانُ، فَخَرَجَ إِلَيْنَا وَهُوَ مُتَغَيِّرٌ لَوْنَهُ فَقَالَ: أَنْهُمْ لَيْتُو عَذْنِي بِالْقَتْلِ أَنْفَأَ قَالَ: قَلَنا يَكْفِيكُمُ اللَّهُ يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ قَالَ وَلَمْ يَقْتُلُونَنِي؟))

((سمعت رسول الله ﷺ يقول: ”لا يحل دم امرئ مسلم الا باحدى ثلث: كفر بعد اسلام او زنا بعد احسان، او قتل نفس بغير نفس، فوالله ما زنيت في جاهلية ولا في اسلام قط، ولا احببت ان لى بدینی بدلًا من ذهانی الله ولا قلت نفساً فيهم

یقتلونی؟۔))

(سنن ابی داؤد، کتاب الدیات)

”حضرت ابو امامہ بن سہل کہتے ہیں کہ میں اور دوسرے لوگ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے پاس موجود تھے جب وہ اپنے گھر میں محصور تھے اور اس گھر کا ایک راستہ تھا جس کے اندر کھڑا آدمی مقام بلاط پر کھڑے لوگوں کی بات آسانی سے سکتا تھا۔ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ وہاں تشریف لائے، ان کے چہرے کا رنگ متغیر تھا، وہ باہر نکلے اور فرمایا: ”ابھی یہ لوگ مجھے قتل کر دینے کی دھمکی دے رہے تھے۔“ ہم نے عرض کیا: ”اے امیر المؤمنین! ان کے مقابل میں اللہ تعالیٰ آپ کے لیے کافی ہے۔“ فرمایا: ”یہ لوگ کیوں میرے قتل کے درپے ہیں۔“

”میں نے رسول اللہ ﷺ کو یہ فرماتے سنا ہے کہ ”کسی مسلمان کا خون حلال نہیں سوائے اس کے کہ تین صورتوں میں سے کوئی ایک صورت واقع ہو، وہ اسلام لانے کے بعد کفر اختیار کر لے یا شادی کے بعد زنا کا ارتکاب کرے، یا کسی کو ناحق قتل کر دے۔ خدا کی قسم! میں نہ تو جاہلیت میں زنا کا مرتكب ہوا اور نہ اسلام لانے کے بعد۔ دوسرے یہ کہ میں نے اپنادین بدلا بھی پسند نہیں کیا جب سے مجھے اللہ نے ہدایت کی توفیق دی ہے۔ تیسرا یہ کہ میں نے کسی کو ناحق قتل بھی نہیں کیا، پھر یہ لوگ مجھے کس بنا پر قتل کرنا چاہتے ہیں؟“

ان تینوں قولی احادیث کی روشنی میں یہ بات بالکل واضح ہو جاتی ہے کہ از روئے سنت شادی شدہ کے لیے کوڑوں کی بجائے قتل بصورتِ رجم کی سزا مقرر ہے۔

ب) فعل رسول اللہ ﷺ!

4- ((عن ابى هریرة رضى الله عنه قال اتى رجل رسول الله ﷺ وهو فى المسجد فناداه فقال يا رسول الله ﷺ! انى زنيت، فاعرض عنه حتى ردَّد عليه اربع مرات، فلما شهد على نفسه اربع شهادات.

دعاہ النبی ﷺ فقال: "أبک جنون؟" قال: "لا" قال: "فهل احصنت؟" قال: "نعم" فقال النبی ﷺ: "اذهبا به فارجموه۔))

(صحیح بخاری)

"حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ ایک آدمی رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوا۔ حضور ﷺ اس وقت مسجد میں تشریف فرماتھے۔ اس آدمی نے آپ ﷺ کو آواز دی اور کہا: "اے اللہ کے رسول! میں نے زنا کا ارتکاب کیا ہے۔" آپ ﷺ نے اس کی طرف کوئی توجہ نہ فرمائی۔ اس آدمی نے آپ کو چار مرتبہ متوجہ کرنے کی کوشش کی۔ پھر جس وقت اس نے چار دفعہ قسم کھا کر اپنے جرم کا اقرار کر لیا تو نبی ﷺ نے اسے بلا کر پوچھا: "کیا تو پاگل ہے؟ وہ بولا: "نہیں۔" آپ نے پوچھا: "کیا تو شادی شدہ ہے؟ جواب ملا" جی ہاں۔" اس کے بعد نبی ﷺ نے حکم دیا "لوگو! اسے لے جا کر سنگار کر دو۔"

5- ((عن جابر بن عبد الله الانصاری أنه قد زنى، فشهد على نفسه أربع شهادات، فامر به رسول الله ﷺ فرجم و كان قد أحصى)).

(صحیح بخاری، حدیث: 6814)

"حضرت جابر بن عبد اللہ الانصاری رضی اللہ عنہ کی روایت ہے کہ قبیلہ سلم کا ایک شخص رسول اللہ ﷺ کے پاس حاضر ہوا اور کہنے لگا کہ اس نے زنا کا ارتکاب کیا ہے۔ پھر اس نے چار دفعہ قسم کھاتے ہوئے اپنے جرم کا اعتراف کیا۔ اس پر رسول اللہ ﷺ نے اسے رجم کئے جانے کا حکم دیا اور پھر اسے رجم کیا گیا اور وہ شخص شادی شدہ تھا۔"

6- ((عن ابی هریرة انه قال اتى رجل من المسلمين رسول الله ﷺ

وهو في المسجد فناداه فقال يا رسول الله! انى زنيت فاعرض عنه فتحي تلقاء وجهه ، فقال له يا رسول الله! انى زنيت فاعرض عنه حتى ثنى ذلك عليه اربع مرات فلما شهد على نفسه اربع شهادات دعاه رسول الله ﷺ فقال: أبلك جنون؟ قال: "لا" قال: فهل أحصنت؟ قال: نعم ، فقال رسول الله ﷺ : إذهبوا به فارجموه . )

(صحیح مسلم، حدیث: 4420)

"حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ ایک مسلمان رسول اللہ ﷺ کے پاس آیا۔ آپ اس وقت مسجد میں تھے۔ اس شخص نے آواز دی اور کہا: اے اللہ کے رسول! میں زنا کا مرتكب ہوا ہوں۔" حضور ﷺ نے اس کی طرف سے منه پھیر لیا۔ اس نے دوبارہ کہا: "اے اللہ کے رسول! میں زنا کا مرتكب ہوا ہوں۔" آپ اس پر بھی متوجہ نہ ہوئے۔ اس نے چار دفعہ اپنی بات دہرائی۔ پھر جب اس نے چار مرتبہ قسم کھا کر اپنے جرم کا اقرار کیا تو رسول اللہ ﷺ نے اسے بلا کر پوچھا: "تو پاگل تو نہیں؟" بولا: "نہیں" پھر آپ ﷺ نے پوچھا: "کیا تو شادی شدہ ہے؟" وہ بولا: "جی ہاں" (میں شادی شدہ ہوں) اس کے بعد رسول اللہ ﷺ نے حکم دیا کہ اسے لے جا کر سنگار کر دو۔"

7. ((عن ابى هريرة و زيد ابن خالد الجعفى انهما قالا ان رجلا من الاعراب اتى رسول الله ﷺ فقال انشدك الله الا قضيت لي بكتاب الله، فقال الخصم الآخر وهو افقه منه، نعم، فاقض بيننا بكتاب الله وائذن لي فقال رسول الله ﷺ قل! قال ان ابني كان عسيفا على هذا فزنى بامراته واني اخبرت ان على ابني الرجم فافتديت منه بمائة شاة وليدة، فسألت اهل العلم فاخبرونى انما

علی ابْنی جَلْدِ مَاءَةٍ وَتَغْرِيبِ عَامٍ وَانْ عَلی امْرَءَةٍ هَذَا الرِّجْمُ فَقَالَ  
رَسُولُ اللَّهِ ﷺ وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَا قَضَيْنَ بَيْنَكُمَا بِكِتابِ اللَّهِ،  
الْوَلِيدَةُ وَالْغَنِمُ رَدُّ عَلی ابْنِكَ جَلْدِ مَاءَةٍ وَتَغْرِيبِ عَامٍ وَاغْدُ  
يَا أَنِیسُ الَّتِی امْرَءَةٌ هَذَا فَإِنْ اعْتَرَفْتَ فَارْجُمْهَا قَالَ فَغَدَا عَلَيْهَا  
فَاعْتَرَفَ فَأَمْرَبَهَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فَرَجَمْتُ.)

(صحیح مسلم، کتاب الحدود)

”حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ اور زید بن خالد رحمۃ اللہ علیہ دونوں روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ کے پاس ایک اعرابی آیا اور آ کر کہنے لگا: اے اللہ کے رسول! میں آپ کو خدا کی قسم کھا کر کہتا ہوں کہ آپ خدا کی کتاب کے مطابق میرا فیصلہ فرمادیں اور دوسرا شخص جو پہلے سے زیادہ سمجھدار تھا کہنے لگا: ”مجھے اجازت دیجئے کہ میں واقعہ بیان کروں۔“ آپ نے فرمایا: ”بیان کرو۔“ وہ بولا: ”میرا لڑکا اس شخص کے ہاں مزدور تھا اور وہ اس کی بیوی سے زنا کا مرتكب ہوا۔ مجھے بتایا گیا کہ میرے لڑکے پر رجم کی سزا واجب ہے تو میں اس کے فدیے کے طور پر اس آدمی کو ایک سو بکریاں اور ایک لوٹی دی ہے، پھر جب میں نے اہل علم لوگوں سے مسئلہ دریافت کیا تو انہوں نے بتایا کہ میرے لڑکے پر سو کوڑوں کی سزا واجب ہے اور اس کے ساتھ ایک سال کی جلاوطنی اور عورت پر رجم کی سزا واجب ہے۔“ یہ سن کر رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: قسم ہے اس ذات کی جس کے قبضہ میں میری جان ہے، میں تمہارے درمیان کتاب الہی کے مطابق فیصلہ کروں گا۔ لوٹیاں اور بکریاں واپس کر دی جاتی ہے۔ تمہارے لڑکے پر سو کوڑوں کی سزا واجب ہے اور ایک سال کے لیے جلاوطنی اور اے انیس [ایک انصاری صحابی کا نام ہے] اس عورت کے ساتھ جاؤ! اگر یہ اپنے جرم کا اعتراف کر لے تو اسے رجم کر دینا، پھر جب وہ (صحابی) اس عورت کے ساتھ گئے تو اس

نے اعتراف جرم کر لیا اور پھر رسول اللہ ﷺ کے حکم سے اسے رجم کیا گیا۔“

8- ((عن جابر بن عبد الله ﷺ ان رجلا من اسلم جاء الى رسول الله ﷺ فاعترف بالزنا فعرض عنه ثم اعترف عنه، حتى شهد على نفسه اربع شهادات فقال له النبي ﷺ: "أبلث جنون؟" قال: "لا" قال: "احصنت؟" قال: "نعم" قال: فأمر به النبي ﷺ فرجم في المصلى فلما اذلقته الحجارة، فر، فادرك فرجم حتى مات.))

(سنن البوحادی، کتاب الحدود)

”حضرت جابر بن عبد اللہ بن ثابت سے روایت ہے کہ قبیلہ اسلم کا ایک آدمی رسول اللہ ﷺ کے پاس آیا اور اس نے آپ کے سامنے جرم زنا کا اعتراف کیا، آپ نے اس کی طرف سے منه پھیر لیا، اس نے پھر اقرار کیا، اور جب چار دفعہ قسم کھا چکا تو رسول اللہ ﷺ نے اس سے پوچھا: ”کیا تو پاگل ہے؟“ اس نے جواب دیا: ”نہیں“، آپ نے پوچھا: ”کیا تو شادی شدہ ہے۔“ وہ بولا: ”جی ہاں“، پھر نبی ﷺ نے اسے رجم کرنے کا حکم دیا۔ لوگ اسے عیدگاہ کی طرف لے گئے اور رجم کرنے لگے۔ جب اس پر پھر پڑے تو وہ بھاگ کھڑا ہوا۔ لوگوں نے تعاقب کر کے اسے پھر جالیا اور سنگسار کر دیا۔“

ان تمام فعلی احادیث کی روشنی میں یہ امر بالکل واضح ہو جاتا ہے کہ سنت نے زانی محسن کے لیے رجم کی سزا مقرر کی ہے اور حضور ﷺ نے مقدماتِ زنا میں ملزم کے عاقل ہونے کے ساتھ ان کی حالتِ احسان کو بھی منجملہ ان شرائط کے پیش نظر رکھا ہے جن کی تحقیق کے بعد آپ نے حدِ رجم کا نفاذ فرمایا ہے۔ دوسری رسالت کے درجن بھر مقدماتِ زنا میں سے کسی ایک مقدمہِ زنا کی روedad میں بھی یہ بات نہیں ملتی کہ:

1- آپ ﷺ نے ملزم کی ”غندہ گردی“ کا اثبات فرمانے کے بعد اسے غندہ قرار دیا ہو۔

اور پھر اس پر رجم کی سزا نافذ کی ہو۔

2۔ نہ ایسی کوئی حدیث ملتی ہے جس میں آپ نے کسی کنوارے زانی کو اس کے "غمذہ" ہونے کی بنا پر رجم کی سزادی ہو۔

3۔ کوئی ایک حدیث بھی اس بات کے ثبوت میں پیش نہیں کی جاسکتی جس میں رسول اللہ ﷺ نے کسی شادی شدہ زانی کو رجم کی بجائے صرف سو کوڑوں کی سزادی ہو۔ میں غامدی صاحب کو چیلنج کرتا ہوں کہ وہ ان میں سے کسی ایک کے حق میں کوئی حدیث پیش کر دیں جس سے ان کے موقف کی تائید ہوتی ہو۔ لہذا یہ امر واضح ہو جاتا ہے کہ زانی محسن کے لیے حدرجمنت کی نص سے ثابت ہے۔

### فقہاءِ اسلام اور حدرجمن:

اب ہم فقہاءِ اسلام کا نقطہ نظر معلوم کرنے کے لیے امت کے تمام مکاتیب فکر کی معتمد علیہ فہموں کے حوالے نقل کرتے ہیں اور اس سلسلے میں بعض دوسرے مجتہدین کی آراء بھی پیش کرتے ہیں۔

### 1۔ حنفیہ کی رائے:

حنفیہ کے نزدیک زانی محسن کی سزا رجم ہے۔ شمس الائمه سرحدی اس کی وضاحت کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

((فلا بد لللامام من ان يتامل في ذلك فإذا علم انه صحيح العقل  
يسئل عن الاحسان لأن ما يلزم من العقوبة يختلف باحسانه و  
عدم احسانه ، سأله عن ذلك فعسى يقربه ولا يطول الامر على  
القاضي في طلب البينة على احسانه فإذا قال احسنت، استفسره  
في ذلك لأن اسم الاحسان يطلق على خصال وبها لا يعرف  
المقرب بعضها فيسأله لهذا فإذا فسره امر بترجمة.))

”امام کے لیے ضروری ہے کہ وہ اس بارے میں خوب غور و تامل سے کام لے۔ جب اُسے معلوم ہو کہ زنا کا ملزم صحیح العقل ہے تو پھر ملزم سے احسان (شادی شدہ ہونے) کے بارے میں پوچھئے کیونکہ حالتِ احسان کے ہونے سے مزاج مختلف ہو جاتی ہے ممکن ہے اس کے بعد جلد فیصلہ ہو سکے اور قاضی کو اس بات کے ثبوت میں گواہی طلب نہ کرنی پڑے۔ پھر جب ملزم اقرار کر لے کہ وہ محسن ہے اس سے مزید پوچھا جائے کیونکہ احسان کا لفظ کئی ایک مفہوم رکھتا ہے اور بعض اوقات ملزم ان مفاهیم کو نہیں جانتا۔ اس لیے اس کی حالتِ احسان کا صحیح تعین کرنے کے بعد ہی اس کے بارے میں رجم کیے جانے کا حکم دے۔“

(المہموط، کتاب الحدود، ج 9، ص 94، طبع مصر)

ب ((وَإِذَا وَاجْبَ الْحَدُودُ كَانَ الزَّانِي مَحْصُنًا رَجْمَهُ بِالْحَجَارَةِ حَتَّى يَمُوتَ لَأَنَّهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ، رَجْمٌ مَا عَزَّاً وَقَدْ أَحْسَنَ وَقَالَ فِي الْحَدِيثِ الْمُعْرُوفِ ”وَزَنا بَعْدِ احْسَانٍ“ وَعَلَى هَذَا اجْمَاعُ الصَّحَابَةِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ.))

(الحمداء شرح ہدایۃ المبتدی، شیخ الاسلام برہان الدین مرغینانی، ج 2، ص 72، طبع مصر)

”اور جب کسی زانی محسن پر حد واجب ہو جائے تو اسے رجم کر دینا چاہئے۔ یہاں تک کہ وہ مر جائے کیونکہ آنحضرت ﷺ نے ماعز کو رجم سرا یا جبکہ وہ شادی شدہ تھا مزید برآں ایک مشہور حدیث میں آپ نے شادی شدہ آدمی کو جرمِ زنا کے ارتکاب پر مباح الدم قرار دیا ہے۔ اور اسی پر صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم کا اجماع ہے۔“

## 2- مالکیہ کی رائے:

((وَالثَّيْبُ حَدُّ الرَّجْمِ بِغَيْرِ جَلْدٍ وَالْبَكْرُ حَدُّ الْجَلْدِ بِغَيْرِ رَجْمٍ.))

(المدونۃ الکبریٰ، جلد 4)

”شادی شدہ زانی کی حد رجم ہے بغیر کوڑوں کے اور غیر شادی شدہ زانی کی حد کوڑے ہیں بغیر رجم کے۔“

### 3- شافعیہ کی رائے :

((وَحَدَ الْمُحْصَنُ وَالْمُحْصَنَةُ إِنْ يَرْجِمَا بِالْحَجَارَةِ حَتَّىٰ يَمُوتَا.))  
”شادی شدہ زانی اور شادی شدہ زانیہ کی حد شرعی یہ ہے کہ دونوں کو سنگسار کر دیا جائے۔“

(امام شافعی، کتاب الام، کتاب الحدود، ج 6، ص 154)

### 4- حنبلہ کی رائے :

((الرجم لا يجب الا على المحسن باجماع اهل العلم وفي  
حديث عمر رضي الله عنه: ان الرجم حق على من زنا وقد احسن وقال  
النبي ﷺ: ”لا يحل دم امرئ مسلم الا باحدى ثلاث ذكر منها.“  
او زنا بعد احسان.))

(المغني، ابن قدامة، جلد 9، مطبوعة قاهرہ)

”اہل علم کا اس بات پر اجماع ہے کہ رجم کی حد صرف شادی شدہ زانی کے لیے ہے۔ حضرت عمر رضي الله عنه کا فرمان ہے: ”رجم حد شرعی ہے اس زانی کے لیے جو شادی شدہ ہو۔ اور نبی ﷺ نے فرمایا کہ: مسلمان کا خون بغیر تین صورتوں کے مباح نہیں اور ان میں آپ نے ایک صورت یہ فرمائی کہ ”شادی شدہ ہونے کے بعد زنا کا ارتکاب کرنا۔“

### 5- ائمۃ مجتهدین کی متفقہ رائے اور اجماع امت:

((فَإِنَّ الشَّيْبَ الْأَحْرَارَ الْمُحْصَنُونَ فَإِنَّ الْمُسْلِمِينَ أَجْمَعُوا عَلَىٰ إِن  
حَدِهِمُ الرَّجْمُ))

”رہے آزاد شادی شدہ زانی تو اس بارے میں اجماع امت یہی ہے کہ ان کے

لیے رجم کی حد واجب ہے۔“

(بدایہ الجہد، ج2، ص426)

ب) ((اتفاق الائمه علی ان من کملت فيه شروط الاحسان ثم زنا  
بامرء قد کملت فيها شروط الاحسان بان کانت حرۃ بالغة عاقلة  
مدخولاً بها فی نکاح صحيح وہی مسلمة. فهما زانیان ممحضان  
يجب على كل واحد منها الرجم حتى يموت.))

(كتاب الفقه على المذاهب الاربعه از عبدالرحمن جزيري، جلد چشم، کتاب الحدود)

”اممہ کا اس پر اتفاق ہے کہ جس شخص میں احسان کی سب شرطیں پائی جائیں اور  
پھر وہ کسی ایسی عورت سے زنا کا مرتكب ہو جس میں بھی احسان کی تمام شرائط  
موجود ہوں یعنی وہ آزاد بالغہ عاقله ہو اور نکاح صحیح کے بعد مدخولہ ہو چکی ہو اور  
مسلمان بھی ہو۔ تو ایسے محسن زانی اور محسنه زانیہ میں سے ہر ایک کو رجم کرنا  
واجب ہے۔“

ج) ((اجماع العلماء وجوب جلد الزانی البکر ماءة ورجم المحسن  
وهو الشیب.))

”علمائے امت کا اس پر اجماع ہے کہ کنوارے زانی پر سو کوڑے اور شدی شدہ  
زانی پر حد رجم واجب ہے۔“

(شرح صحیح مسلم از امام نووی، جلد دوم)

#### 6- فقه جعفریہ:

ا) ((عن ابی عبدالله علیہ السلام قال: الرجم حد الله الا کبر  
والجلد حد الله الا صغیر فاذا زنى الرجل والمحسن يرجم ولم  
يجلد.))

”حضرت ابو عبد اللہ علیہ السلام نے فرمایا کہ حد رجم اللہ کی سب سے بڑی حد شرعی ہے

اور کوڑوں کی سزا اس سے کمتر ہے۔ اگر کوئی شادی شدہ مرتكب زنا ہوتا سے کوڑے مارنے کی بجائے رجم کیا جائے گا۔“

(الفروع من الکافی از ابو یعفٰر محمد بن یعقوب الطّیفی، م 328، کتاب الحدود، جلد 7، ص 177)

ب ((عن ابی عبد اللہ علیہ السلام قال: الحر والحرة اذا زنيا جلد كل واحد منهما مائة جلدۃ فاما المحسن والممحصنة فعليها الرجم.))

”حضرت عبد اللہ ؓ سے روایت ہے کہ آپ نے فرمایا: آزاد غیر شادی شدہ زانی مرد اور زانیہ عورت دونوں میں سے ہر ایک کو سو کوڑے مارے جائیں مگر شادی شدہ زانی اور زانیہ کے لیے رجم واجب ہے۔“

ج ((وأما الرجم فيجب على المحسن اذا زنى ببالغة عاقلة.))  
”رجم کی سزا ایسے شادی شدہ پر واجب ہوتی ہے جو کسی بالغہ اور عاقلہ عورت سے زنا کا مرتكب ہو۔“

(شرائع الإسلام از جعفر بن أبي زکریاء، متوفی 672ھ)

## 7- فقه ظاهريہ:

((حد الحر والحرة المحصنين قالت طائفة: الحر والحرة اذا زنيا و هما محصنان فانهما يرجمان حتى يموتا، وقالت طائفة: يجلد ان مائة ثم يرجمان حتى يموتا ..... فاما الاذارقة فليسوا من فرق الاسلام لأنهم الذين اخبر رسول الله صلى الله عليه وسلم عنهم بأنهم يمرقون من الدين كما يمرق السهم من الرمية فانهم قالوا لا رجم أصلاً وإنما هو الجلد فقط.))

”یعنی آزاد شادی شدہ زانیوں کی حد کے بارے میں ایک گروہ نے کہا ہے کہ آزاد شادی شدہ زانی مرد اور زانیہ عورت کو رجم کیا جائے یہاں تک کہ وہ مر

جائیں۔ ” دوسرے گروہ کی رائے یہ ہے کہ پہلے ان کو سوکوڑے مارے جائیں اور پھر رجم کیا جائے یہاں تک کہ وہ مر جائیں ..... جہاں تک آزارقہ (خوارج کا ایک گروہ) کا تعلق ہے وہ فرقہ اسلام نہیں ہے کیونکہ اس کے بارے میں رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ہے کہ یہ لوگ دین سے ایسے نکل گئے ہیں جسے تیر شکار کیے ہوئے جانور سے پار نکل جاتا ہے۔ ان لوگوں کی رائے یہ تھی کہ اس باب میں رجم کی کوئی سزا نہیں ہے بلکہ صرف کوڑے مارنے کی سزا ہے۔ ”

(المحلیٰ از ابن حزم ظاہری، کتاب الحدود، جلد 11، ص 231 ۱ ۲۳۳)

#### 8- امام شاطبیؓ کی رائے:

((من زعم ان قوله تعالى في الاماء: ﴿فَإِنْ أَتَيْنَ بِفَاحِشَةٍ فَعَلَيْهِنَّ نِصْفُ مَا عَلَى الْمُحْصَنَاتِ مِنَ الْعَذَابِ﴾ لا يعقل ما جاء في الحديث ان النبي ﷺ رجم ورجمت الانماء بعده لانه يقتضي ان الرجم يتصف وهذا غير معقول فكيف يكون نصفه على الانماء؟ ذهاباً منهم الى ان المحسنات هن ذوات الازواج، وليس كذلك، بل المحسنات هنا المراد بهن الحرائر، بدليل قوله اول لایة: ﴿وَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعْ مِنْكُمْ طُولًا أَنْ يَنْكِحَ الْمُحْصَنَاتِ الْمُؤْمِنَاتِ فَمِنْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ مِنْ فَتَيَاتِكُمُ الْمُؤْمِنَاتِ﴾ وليس المراد هنا الا الحرائر، لأن ذوات الازواج لا تنکح.)

(الاعتصام، امام شاطبی، ج 2، ص 315، 316)

”جو کوئی یہ گمان کرے کہ اللہ تعالیٰ نے تو لوئندیوں کے بارے میں فرمایا ہے کہ ”پھر اگر وہ بدکاری کا ارتکاب کریں تو ان پر محسنات کے مقابل میں آدمی سزا واجب ہے۔“ اور نبی ﷺ اور خلفاء راشدین نے تو رجم کی سزا دی ہے۔ جبکہ رجم کا نصف ممکن نہیں تو پھر قرآن و حدیث میں تطبیق کی کیا صورت ہے؟ اور

لوئڈیوں کے لیے نصف سزا کیا ہوگی؟ ایسے شخص نے قرآن کے اس مقام پر محسنات کے معنی شادی شدہ عورت کے لیے ہیں، حالانکہ یہاں یہ معنی لینا صحیح نہیں بلکہ اس جگہ محسنات سے آزاد عورتیں مراد ہیں۔ اس کی دلیل خود اسی آیت کے آغاز میں موجود ہے کہ ”جو تم میں سے محسنات مومنات یعنی آزاد مسلمان عورتوں سے نکاح کرنے کی استطاعت نہ رکھتا ہو تو وہ ان مومنہ کنیزوں سے جو تمہارے قبضے میں ہوں، نکاح کر لے۔“ اس مقام پر محسنات سے صرف آزاد عورتیں مراد ہیں کیونکہ شادی شدہ عورتوں سے تو نکاح نہیں کیا جاسکتا۔“

ان حوالوں کی روشنی میں یہ بات پایہ ثبوت تک پہنچ جاتی ہے کہ شادی شدہ زانی کے لیے حدرجم واجب ہونے پر امت کے تمام فقهاء کرام کا اجماع ہے اور سب نے اسے سنت کی نص صریح قرار دیا ہے جس میں قیاس و اجتہاد کو کوئی دخل نہیں۔ چونکہ عامدی صاحب کا موقف سنت اور اجماع امت کے بالکل خلاف ہے، اس لیے ہرگز صحیح نہیں ہے۔

### حدرجم کا اثبات:

گذشتہ صفحات میں ہم نے ان امور کا تفصیل کے ساتھ ذکر کیا ہے جن کی رو سے اسلامی شریعت میں زانی محسن پر حدرجم واجب ہوئی ہے۔ اب اس ساری بحث کو سمیٹتے ہوئے ہم اپنے دلائل کا خلاصہ پیش کرتے ہیں۔

1۔ قرآن مجید کی سورہ نور میں جرم زنا کی سزا کے بارے میں جو حکم آیا ہے وہ دراصل کوئی ”حکم عام“ نہیں ہے جس میں ہر قسم کا مرتكب زنا شامل ہو بلکہ اس حکم کا اطلاق صرف آزاد زانیوں پر ہوتا ہے جبکہ لوئڈیوں (اور ان کے ساتھ غلاموں) کے ارتکاب زنا پر اس حکم کا اطلاق نہیں ہوتا کیونکہ خود قرآن نے اسی جرم زنا پر ان کے لیے چھاس کوڑوں کی حد بیان فرمائی ہے۔ لہذا یہ سمجھنا بالکل غلط ہے کہ آیت جلد کا حکم ہر قسم کے زانیوں کے لیے عام ہے کیونکہ اس سے قرآن کی ایک نص صریح کی خلاف ورزی ہوتی ہے۔

2۔ قرآن کی آیتِ جلد کا مفہوم صرف وہی معتبر ہو سکتا ہے جو صاحب وحی رسول اللہ ﷺ سے ثابت ہو۔ اس لیے کہ رسول ﷺ کو از روئے قرآن یہ حیثیت حاصل ہے کہ وہ قرآن کے الفاظ کا ٹھیک مدعای و منشاء، ان کی صحیح تعبیر اور ان کا عملی اनطباق (Practical Application) واضح کریں۔

3۔ روایاتِ صحیحہ سے یہ بات ثابت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے قرآن کی بیان کردہ کوڑوں کی سزا صرف غیر شادی شدہ زانیوں کو دی ہے اور آپ ﷺ نے شادی شدہ زانیوں پر قرآن کے اس حکم کا اطلاق نہیں کیا، بلکہ ان کو الگ سے رجم کی سزادی ہے۔ اس سلسلے میں حضور ﷺ ہر مقدمہ زنا میں ملزم کے بارے میں یہ امر بالخصوص دریافت فرمائیتے کہ آیا وہ شادی شدہ ہے یا غیر شادی شدہ؟ پھر ثبوتِ جرم پر پہلی صورت میں آپ ﷺ سو کوڑوں کی حد نافذ کرتے اور دوسری صورت میں مجرم پر رجم کی حد جاری فرماتے تھے۔

پھر جس طرح ایک مسلمان پر کتاب اللہ کی اطاعت واجب ہے بالکل اسی طرح اس پر رسول ﷺ کی اطاعت بھی واجب ہے اور آج سنت چونکہ رسول اللہ ﷺ ہی کی قائم مقام ہے اس لیے اس کی اطاعت بھی ہر مسلمان پر واجب ہے۔

4۔ خلفاء راشدین کے دور میں بھی شادی شدہ زانی کے لیے حد رجم نافذ تھی اور اس دور میں سے ایک ”سنۃ ثابتۃ“ کی حیثیت حاصل تھی۔ پھر اس امر کے تاریخ شواہد بھی موجود ہیں کہ خلافتِ راشدہ کے دورِ مبارک کے بعد بھی مسلمان حکمرانوں نے جن میں عمر بن عبد العزیز بھی شامل ہیں زانی محسن پر حد رجم نافذ کی۔

5۔ امتِ مسلمہ کے ہر دور کے فقهاء و مجتہدین کا اس امر پر اتفاق ہے کہ سنت کی رو سے زانی محسن پر حد رجم واجب ہے۔ اس بات کے ثبوت میں انہوں نے درج ذیل امور پیش نظر رکھے ہیں:

الف۔ قرآن حکیم کی آیتِ جلد کا حکم کوئی ”حکم عام“ نہیں ہے جس سے ہر قسم کے زانی مراد

کے لیے جائیں اس لیے کہ خود قرآن نے زانیہ لوٹیوں کے لیے پچاس کوڑوں کی سزا مقرر کی ہے۔ اگرچہ یہ ”حکم عام“ ہوتا تو قرآن اسی جرم پر لوٹیوں کے لیے الگ سزا کیوں مقرر کرتا؟ اس لیے سورہ نور آیت 2 کے حکم کو عام سمجھنا خود قرآن کی رو سے غلط ہے۔

ب۔ آیتِ جلد کے حکم کو اگر بالفرض ”حکم عام“ بھی مان لیا جائے جب بھی سنت (خبر متواتر یا مشہور) کے ذریعے قرآن کے کسی ”حکم عام“ میں تخصیص ہو سکتی ہے اور سنت نے چونکہ اس قرآنی حکم میں آزاد زانی محسن کی تخصیص کر دی ہے لہذا اس حکم کا اطلاق آزاد محسن زانی پر نہیں کیا جائے گا بلکہ اس از روئے سنت رجم کی حد واجب ہو گی۔

ج۔ آیتِ جلد کے حکم کو اگر ”مطلق حکم“ بھی مانا جائے جب بھی اس میں سنت (خبر متواتر یا مشہور) کے ذریعے تقیید یا تحدید ہو سکتی ہے بلکہ اسی طرح جس طرح آیت سرقة (المائدہ 38) کے بظاہر مطلق حکم میں سنت نے یہ تقیید و تحدید کی ہے کہ ایک خاص نصاب سے کم مالیت اور غیر محفوظ مال کی چوری پر اس کا اطلاق نہیں کیا، بعینہ اس آیت جلد میں بھی سنت (خبر متواتر یا مشہور) نے یہ تقیید و تحدید کی ہے کہ آزاد زانی محسن پر اس حکم کا اطلاق نہیں ہوتا بلکہ صرف غیر محسن زانی پر اس کا اطلاق ہوتا ہے۔

5۔ ملت اسلامیہ کے تقریباً تمام مفسرین کرام بھی اس بات پر متفق ہیں کہ سورہ نور کی آیت جلد کا حکم صرف آزاد غیر شادی شدہ کنوواری اور کنواریوں کے ارتکاب زنا کے بارے میں آیا ہے اور آیت کے الفاظ: ﴿الْزَانِيَةُ وَالْزَانِيُّ﴾ میں لام تعریف تعییم کیے لیے نہیں بلکہ تخصیص کے لیے ہے جس کے معنی یہ ہیں کہ یہ سزا ہر قسم کے زانیوں کے لیے نہیں ہے۔ اپنی اس بات کے ثبوت میں انہوں نے مندرجہ ذیل دلائل دیئے ہیں:

الف: قرآن مجید نے اپنے ایک اور مقام پر فرمایا ہے:

﴿فَإِذَا أُحْسِنَ فَإِنْ أَتَيْنَ بِفَاحِشَةٍ فَعَلَيْهِنَ نِصْفُ مَا عَلَى الْمُحْسِنَاتِ مِنَ الْعَذَابِ ۝﴾  
(النساء: 25)

”پھر اگر وہ قید نکاح میں آجائے کے بعد بدکاری کا ارتکاب کریں تو جو سزا ”محضنات“ کے لیے مقرر ہے اس کی نصف سزا ان (لوٹیوں) پر ہو گی۔“ اور ”القرآن یفسر بعضہ بعضا“ کے اصول تفسیر کے مطابق آیت جلد کی سزا کو محضنات کی سزا قرار دیا ہے اور سیاق و سبق کا واضح قرینہ اس بات پر شاہد ہے کہ اس سے ”آزاد غیر شادی شدہ عورتیں“ مراد ہیں کیوں کہ ابتدائے آیت میں یہ لفظ ان آزاد عورتوں کے لیے استعمال ہوا ہے جن سے نکاح ہو سکتا ہے اور ظاہر ہے کہ یہاں شادی شدہ عورتیں مراد نہیں ہو سکتیں اس لیے کہ ان سے نکاح کرنا ازروئے قرآن حرام ہے۔ محضنات پر پوری بحث باب 3 میں گزر چکی ہے۔

اس کا صاف مطلب یہ ہے کہ آیت جلد کا حکم صرف غیر شادی شدہ آزاد زانیوں کے لیے ہے۔

ب: قرآن مجید کی وہی تفسیر معتبر ہو سکتی ہے جو رسول اللہ ﷺ سے ثابت ہو اور آپ کی سنت ثابتہ یہ ہے کہ آپ ﷺ نے آیت جلد کے حکم کا اطلاق صرف غیر شادی شدہ آزاد زانیوں پر کیا ہے اور ان پر سوکوڑوں کی حد جاری فرمائی ہے۔ باقی رہے شادی شدہ آزاد زانی، تو ان کو آپ ﷺ نے ہمیشہ رجم کی شادی ہے۔

ج: اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿وَلَا تَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ﴾

(الانعام: 151)

”اور کسی جان کو نا حق قتل نہ کرو جس کا قتل کیا جانا اللہ نے حرام نہ کیا ہے۔“ اور ”إِلَّا بِالْحَقِّ“ کی تفسیر میں رسول اللہ ﷺ کی وہ معروف حدیث ملتی ہے جو حضرت ابن مسعود رضی اللہ عنہ، حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا اور حضرت عثمان رضی اللہ عنہ سے مردی ہے اور جس میں مجملہ قاتل اور مرتد کے شادی شدہ زانی کو بھی مباح الدم قرار دیا گیا ہے جس سے یہ واضح ہو جاتا ہے کہ آیت جلد کا حکم شادی شدہ آزاد زانی کے بارے میں نہیں ہے بلکہ صرف

غیر شادی شدہ آزاد زانی کے ساتھ خاص ہے۔

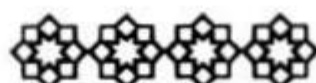
6۔ سلف سے لے کر خلف تک تمام علمائے اسلام کا اس بات پر اجماع ہے کہ سنت کے حکم کی رو سے ہر شادی شدہ آزاد زانی پر حرج واجب ہے اور قرآن مجید میں جرم زنا پر جو سو (۱۰۰) کوڑوں کی سزاوارد ہوئی ہے وہ صرف غیر شادی شدہ آزاد زانیوں کے لیے خاص ہے۔

حاصل کلام یہ ہے کہ اسلامی قانون میں زانی محسن کے لیے رجم کی سزا مقرر ہے اور اس امر کی تائید میں قرآن مجید کے قرائیں و شواہد ملتے ہیں، اس کے ثبوت میں نبویہ کے نصوص موجود ہیں، اس کی حمایت میں صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کا تعامل شامل ہیں، اس پر ائمہ مجتہدین متفق ہیں، اس کے بارے میں امت کے فقهاء، محدثین اور مفسرین کے درمیان اتفاق رائے پایا جاتا ہے اور اس پر قرن اول سے لے کر آج تک ہر دور کے تمام مکاتب فکر کے علمائے کرام کا اجماع منعقد ہو چکا ہے۔ لہذا ایسے منصوص اور اجتماعی معاملے میں اختلاف رائے کی قطعاً کوئی گنجائش باقی نہیں ہے ایسا اختلاف رائے گراہی اور ضلالت ہے۔ اس کے بعد بھی اگر کوئی شخص مغض ”ذوقِ اختلاف“ اور ”شوقِ اجتہاد“ میں اس متفق علیہ چیز کا انکار کرتا ہے تو ایسے شخص کے بارے میں قرآن حکیم کا ارشاد یہ ہے کہ:

﴿وَمَنْ يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُوَلِّهِ مَا تَوَلَّٰ وَنُصْلِهِ جَهَنَّمَ طَوَّافَةً مَصِيرًا ۝﴾

(النساء: 115)

”جو شخص ہدایت واضح ہو جانے کے بعد رسول ﷺ کی مخالفت کرے اور مسلمانوں کی راہ کے سوا کسی اور راہ پر چلے تو ایسے شخص کو ہم اُسی طرف پھیر دیں گے جس طرف وہ پھرنا چاہتا ہے اور پھر اسے واصل جہنم کریں گے جو ایک برا نہ کانہ ہے۔“



## 10- مرتد کی سزا یہ قتل کا انکار

عامدی صاحب نے مرتد کے لیے قتل کی سزا ہونے کا بھی انکار کیا ہے۔

ارتدا د کے لغوی معنی ”لوٹ جانے“ اور ”پھر جانے“ کے ہیں۔ شرعی اصطلاح میں ارتدا د کا مطلب ہے: ”دین اسلام کو چھوڑ کر کفر اختیار کر لینا۔“ یہ ارتدا د قولی بھی ہو سکتا ہے اور فعلی بھی۔ ”مرتد“ وہ شخص ہے جو دین اسلام کو چھوڑ کر کفر اختیار کر لے۔

اسلام میں مرتد کی سزا قتل ہے جو صحیح احادیث، تعامل صحابہ اور اجماع امت سے ثابت ہے۔

مگر عامدی صاحب اس منصوص اور اجماعی امر کو نہیں مانتے اور مرتد کے لیے سزا یہ قتل ہونے کے منکر ہیں۔ ہم سب سے پہلے مرتد کے واجب القتل ہونے کے شرعی اور عقلی دلائل دیں گے، اس کے بعد عامدی صاحب کے موقف کا جائزہ لیں گے۔

### صحیح احادیث:

نبی کریم ﷺ کے جن مستند فرائیں کی بنا پر علماء امت کا مرتد کی سزا قتل ہونے پر اجماع ہے، وہ درج ذیل ہیں:

- صحیح بخاری میں حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ کی روایت:

((مَنْ بَدَّلَ دِينَهُ فَاقْتُلُوهُ.))

(صحیح بخاری، رقم: 6922)

”جو (مسلمان) اپنادین بدل لے، اُسے قتل کر دو۔“

اسی مضمون کی احادیث بعض جلیل القدر صحابہ کرام: حضرت ابو بکر صدیق، حضرت علی،

حضرت ابو موسیٰ اشعری، حضرت خالد بن ولید اور حضرت معاذ بن جبل رضی اللہ عنہمین سے بھی مروی ہیں۔ مذکورہ حدیث صحیح بخاری کے علاوہ سنن ابو داؤد، سنن ابن ماجہ اور موطا امام مالکؓ میں بھی موجود ہے۔

2- صحیح بخاری اور صحیح مسلم کی ایک متفق علیہ حدیث یہ بھی ہے کہ:

((عن عبد اللہ قال: قال رسول الله ﷺ: "لا يحل دم امرئ مسلم يشهد أن لا إله إلا الله، وأن رسول الله إلا بآحدى ثلاث: النفس بالنفس، والشيب الزاني، والمفارق لدینه التارك للجماعۃ.))

(صحیح بخاری، رقم: 2878)

"حضرت عبد اللہ (بن مسعود رضی اللہ عنہ) سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: کسی مسلمان کا خون بہانا جائز نہیں جو یہ گواہی دیتا ہو کہ اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں اور یہ کہ میں اللہ کا رسول ہوں، مساوائے تین صورتوں کے: ایک یہ کہ اس نے کسی کو قتل کیا ہو، دوسری یہ کہ وہ شادی شدہ زانی ہو اور تیسرا یہ کہ وہ اپنا دین چھوڑ کر (مسلمانوں کی) جماعت سے الگ ہو جائے۔"

یہ حدیث صحیح بخاری کے علاوہ صحیح مسلم، سنن ابو داؤد، جامع ترمذی، سنن نسائی، سنن ابن ماجہ، سنن دارمی اور مسند احمد بن حنبل میں بھی موجود ہے اور اسے حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کے علاوہ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا اور حضرت عثمان غنی رضی اللہ عنہ نے بھی روایت کیا ہے۔

3- سنن ابو داؤد کی حدیث ہے کہ:

((عن ابی امامۃ بن سہل قال: كنَا مَعَ عُثْمَانَ وَهُوَ مُحَصَّرٌ فِي الدَّارِ، وَكَانَ فِي الدَّارِ مَدْخُلٌ مِّنْ دَخْلِهِ سَمِعَ كَلَامَ مِنْ عَلَیِ الْبَلَاطِ، فَدَخَلَهُ عُثْمَانُ، فَخَرَجَهُ إِلَيْنَا وَهُوَ مُتَغَيِّرٌ لَوْنَهُ، فَقَالَ: إِنَّهُمْ لَيَتَوَاعِدُونِي بِالْقَتْلِ آنفًا، قَالَ: قَلَنا يَكْفِيكُمُ اللَّهُ يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ

قال: ولم يقتلوني؟ سمعت رسول الله يقول: "لا يحل دم امرئ مسلم إلا بإحدى ثلات: كفر بعد إسلام، أو زنا بعد إحسان، أو قتل نفس بغير نفس." فوالله ما زنيت في جاهلية ولا في إسلام قط، ولا أحببت أن لي بدلاً من ذهداي الله، ولا قلتُ نفساً فبم يقتلوني؟))

(سنن ابو داؤد، کتاب الدیات، رقم: 4502)

"حضرت ابو امامہ بن سہل رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ میں اور دوسرے لوگ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے پاس موجود تھے، جب وہ اپنے گھر میں محصور تھے۔ اس گھر کا ایک راستہ تھا، جس کے اندر کھڑا آدمی گھر کی بالکونی پر کھڑے لوگوں کی بات آسانی سے سن سکتا تھا۔ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ وہاں تشریف لائے، ان کے چہرے کا رنگ بدلا ہوا تھا۔ وہ باہر نکلے اور فرمایا: ابھی یہ لوگ مجھے قتل کر دینے کی دھمکی دے رہے تھے۔ ہم نے عرض کیا: اے امیر المؤمنین! ان کے مقابلے میں اللہ آپ کے لیے کافی ہے۔ پھر فرمایا: یہ لوگ مجھے کیوں قتل کر دینا چاہتے ہیں؟ میں نے رسول اللہ ﷺ کو یہ فرماتے سنا ہے کہ کسی مسلمان کا خون حلال نہیں، سوائے اس کے کہ تین صورتوں میں سے کوئی ایک صورت ہو۔ وہ اسلام لانے کے بعد کفر اختیار کرے۔ (مرتد ہو جائے) یا شادی کے بعد زنا کرے، یا کسی کو ناحق قتل کر دے۔ اللہ کی قسم! میں نہ تو جاہلیت میں زنا کا مرتكب ہوا اور نہ اسلام لانے کے بعد۔ دوسرے یہ کہ میں نے اپنادین بدلا کبھی پسند نہیں کیا جب سے اللہ نے مجھے ہدایت عطا فرمائی ہے۔ تیرے یہ کہ میں نے کسی کو ناحق قتل بھی نہیں کیا۔ پھر یہ لوگ کس بنا پر مجھے قتل کرنا چاہتے ہیں؟"

مذکورہ بالصحیح احادیث سے یہ امر بالکل واضح ہو جاتا ہے کہ اسلام میں مرتد شخص مباح الدم اور واجب القتل ہوتا ہے۔ چنانچہ انہی احادیث صحیحہ کی بنا پر تمام فقهاء اسلام کا اس پر

اجماع ہے کہ اسلامی شریعت میں مرتد کی سزا قتل ہے۔  
کتب احادیث (جن میں صحیح بخاری بھی شامل ہے) اور معتبر کتب تاریخ سے ثابت ہے کہ چاروں خلفاء راشدین نے اپنے اپنے دورِ خلافت میں مرتدین کو ہمیشہ قتل کی سزا دی لیکن طوالت کے خوف سے ہم یہاں ان واقعات کی تفصیل نہیں دے رہے۔

اسی طرح خلفاء بنو امية اور خلفاء بنو عباس نے بھی مرتد پر سزاۓ قتل نافذ کی۔  
ائمه مجتہدین کا بھی اس پر اتفاق ہے کہ مرتد کی سزا قتل ہے اور اس پر اجماع امت ہے کہ اسلام میں مرتد کی سزا قتل ہی ہے۔ اس سلسلے میں درج ذیل حوالے ملاحظہ ہوں:  
1۔ ائمہ اربعہ رضی اللہ عنہیں کے فقیہی مسائل پر مبنی کتاب "الفقه علی المذاهب الاربعة" (از عبد الرحمن جزیری) میں ہے کہ:

((واتفق الأئمة الأربعة عليهم رحمة الله تعالى على أن من ثبت ارتداده عن الإسلام - والعياذ بالله - وجب قتله، وأهدر دمه.))

(الفقه علی المذاهب الاربعة، جلد 5، صفحہ 423)

"ائمہ اربعہ رضی اللہ عنہیں کا اس پر اتفاق ہے کہ جو شخص اسلام سے پھر جائے ..... اللہ بچائے ..... اس کا قتل واجب ہے اور اس کا خون بہانا جائز ہے۔"

2۔ اسلامی فقہ کے اجتماعی مسائل پر مشتمل انسائیکلو پیڈیا موسوعۃ الاجماع میں ہے کہ مرتد کا خون بہانا جائز ہے:

((اتفقوا على أن من كان رجلاً مسلماً حرّاً ..... ثم ارتد إلى دين كفر ..... أنه حل دمه.))

(موسوعۃ الاجماع جلد اول، ص 436)

"اس پر تمام فقہاء اسلام کا اتفاق ہے کہ آزاد مسلمان مرد مرتد ہو جائے تو اس کا خون بہانا جائز ہے۔"

3۔ اسلامی فقہ کی مشہور کتاب الفقه الاسلامی و ادله میں ڈاکٹر وہبہ زحلی بھی احکام

المرتد کے تحت مرتد کی سزا قتل ہونے پر اجماع امت نقل کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

(( اتفق العلماء على وجوب قتل المرتد لقوله ﷺ : "من بدل دينه فاقتلوه۔" وقوله ﷺ : "لا يحل دم امرئ مسلم إلا بإحدى ثلاث: الشيب الزاني، والنفس بالنفس، والتارك لدينه المفارق للجماعة۔" وأجمع أهل العلم على وجوب قتل المرتد۔ ))

(الفقه الاسلامی وادله، جلد 6، صفحہ 186)

”علماء کا اس پر اتفاق ہے کہ مرتد کا قتل واجب ہے کیونکہ رسول اللہ ﷺ کا فرمان ہے کہ جو مسلمان اپنا دین بدل لے، اسے قتل کرو۔ نیز آپ ﷺ نے یہ بھی فرمایا ہے کہ کسی مسلمان شخص کا خون حلال اور مباح نہیں ہوتا مگر تین صورتوں میں: ایک یہ کہ وہ شادی شدہ زانی ہو، دوسرا یہ کہ وہ کسی جان کا قاتل ہو اور تیسرا یہ کہ وہ دین کو چھوڑ دے، یعنی مسلمانوں کی جماعت سے الگ ہو جائے اور اہل علم کا اس پر اجماع ہے کہ مرتد واجب قتل ہے۔“

مذکورہ بالشرعی دلائل کی تفصیل سے یہ بات پوری طرح واضح ہو جاتی ہے کہ اسلامی شریعت میں مرتد کی سزا قتل ہے اور اس پر اجماع امت ہے۔

### مرتد کی سزا کے عقلی دلائل:

اب تک ہم نے ایسے شرعی دلائل پیش کر دیے ہیں جن سے یہ ثابت ہو جاتا ہے کہ اسلامی شریعت میں مرتد کی سزا قتل ہے اور اس کی بنیاد احادیث صحیحہ، تعامل صحابہؓ اور اجماع امت پر ہے۔ ان شرعی دلائل کو جان لینے کے بعد ایک صاحب ایمان کا دل تو مطمئن ہو جاتا ہے کہ اسلام میں ارتدا دکی یہی سزا ہے۔ مگر کیا کیجیے، آج کل بہت سے اہل ایمان کے دلوں کو کسی شرعی حکم کے بارے میں محض شرعی دلائل سے اطمینان حاصل نہیں ہوتا بلکہ وہ اس کے علاوہ عقلی دلائل چاہتے ہیں تاکہ انھیں شرح صدر ہو۔ اس لیے ہم ذیل میں مرتد کی سزا قتل

کے بارے میں چند عقلی دلائل بھی پیش کرتے ہیں:

1۔ سب سے پہلے یہ حقیقت پیش نظر رکھنا ضروری ہے کہ اسلام دوسرے مذاہب کی طرح کا کوئی ایسا مذہب نہیں ہے جو انسانی زندگی کا محض ایک جزو یا ضمیمہ بن کر رہے اور جو ہر شخص کا ایک ذاتی اور بخوبی معاملہ (Private Matter) ہو۔ وہ کوئی لباس بھی نہیں جسے کوئی شخص آج پسند کر کے پہنے اور کل اُسے ناپسند کر کے اپنے جسم سے اٹار پھینکے۔ وہ دراصل ایک دین اور ایک نظام زندگی ہے۔ ایک مکمل ضابطہ حیات (Code of Life) ہے۔ وہ انسانوں کی انفرادی اور اجتماعی زندگی پر محیط ایک منظم معاشرہ قائم کرنا چاہتا ہے۔ وہ عبادت، معاشرت، معيشت، سیاست اور اخلاق، غرض انسانی زندگی کے تمام شعبوں پر حاوی ہے، وہ ایک ایسی منظم و منضبط ریاست (Disciplined State) کی تشكیل کا خواہاں ہے جس کا ہر شہری اس کے جملہ احکام و قوانین کی پابندی کرے اور ان کی خلاف ورزی سے باز رہے۔

اب اگر اسلامی ریاست کا کوئی شہری اس کے کسی قانون کو توڑتا ہے تو وہ اپنے شہری کو اپنے قانون کے مطابق سزادینے میں حق بجانب ہے۔ جب کوئی مسلمان شہری مرتد ہو جائے گا تو اسلامی ریاست ایسے شخص کو ارتداد (Apostasy) کے جرم کا ارتکاب کرنے پر موت کی سزادے گی۔ یہ اسلامی ریاست کا قانون ہے اور دنیا کی دوسری ریاستوں کی طرح اسے بھی اپنے قانون کے نفاذ کا اختیار ہے۔

2۔ اسلام نے اپنے دائرے میں داخل نہ ہونے والوں اور اس میں داخل ہو کر نکل جانے والوں میں فرق کیا ہے۔ وہ پہلے گروہ کو ”کفار“ اور دوسرے کو ”مرتدین“ کہتا ہے۔ وہ پہلے گروہ کو برداشت کرتا اور کچھ حقوق بھی دیتا ہے، مگر دوسرے گروہ کو برداشت نہیں کرتا اور اسے ہر حق سے محروم رکھتا ہے۔ پہلا گروہ بیگانوں کا ہے اور دوسرا بے وفا بیگانوں کا۔ اُسے بیگانوں کی بے مروقتی پر کوئی شکوہ نہیں، مگر اپنوں کی بے وفائی اُسے گوارا نہیں۔ وہ بیگانوں سے محتاط رہتا ہے اور ان کو اپنا راز دان نہیں بناتا۔ اس لیے

بیگانے اُسے زیادہ نقصان بھی نہیں پہنچا سکتے۔ مگر اپنوں سے اُس کی رازداری ہے جن کے چھوڑ جانے سے اُس کا دل کڑھتا ہے اور ان کی طرف سے اُسے بہت زیادہ نقصان پہنچنے کا اندیشہ لاحق ہو جاتا ہے کہ کہیں وہ سازش کر کے اُسے کسی بڑے خطرے سے دوچار نہ کر دیں، کیوں کہ ”گھر کا بھیدی لنکا ڈھائے“ ہے۔

مرتد کا معاملہ اسی دوسری قسم سے متعلق ہے، وہ اسلام کا رازداں ہوتا ہے۔ جب وہ ارتداد کا مرتكب ہو کر دین اسلام سے الگ ہوتا ہے تو اپنے ساتھ اسلام اور مسلمانوں کے خلاف نفرت اور دشمنی کے جذبات لیے اہل کفر کی صفت میں شامل ہو جاتا ہے۔ اُس کے یہ منفی جذبات کفار کی طرف سے اسلام اور اسلامی ریاست کے خلاف کسی بڑے خطرے اور سازش کا پیش خیمه بن سکتے ہیں، جس کے انسداد کے لیے اسلام نے مرتد کو موت کی سزا سنائی ہے۔

3۔ اسلام نے دنیا کے سامنے سوا چودہ سو برس پیشتر سے یہ اعلان کر رکھا ہے کہ اس کے دائرے میں داخل ہونے یا نہ ہونے کی ہر شخص کو کھلی آزادی حاصل ہے۔ اس کے لیے کسی کو مجبور نہیں کیا جائے گا۔ (البقرة: 256) لیکن اس دائرے میں داخل ہونے کے بعد اس سے باہر نکلنے پر پابندی عاید ہے ارجو کوئی اس پابندی کو توزع گا اُسے موت کے گھاث اُتارا جائے گا۔

اب اگر کوئی شخص اسلام کا یہ اعلان سن لینے کے بعد اپنی آزاد مرضی سے اس کے دائرے میں داخل ہوتا ہے۔ پھر اپنی آزاد مرضی کے ساتھ اس سے باہر نکلنے پر عائد پابندی کو توزع تا ہے اور پھر اپنی اس حرکت پر اپنے کی سزا پاتا ہے تو بتائیے اس میں اسلام کا کیا قصور ہے؟

4۔ ارتداد کو اسلام کے خلاف سازش کا ذریعہ بھی بنایا جا سکتا ہے اور مدینے کے یہودیوں نے مسلمانوں کے خلاف یہ بتھیا رفیق الواقع استعمال کیا تھا، جیسا کہ قرآن مجید میں ہے کہ:

﴿وَقَالَتْ طَائِفَةٌ مِّنْ أَهْلِ الْكِتَابِ أَمْنُوا بِاللَّذِي أُنْزِلَ عَلَى الَّذِينَ أَمْنُوا وَجْهَ النَّهَارِ وَأَكْفَرُوا أُخْرَهُ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ۝﴾

(آل عمران: 72)

”اہل کتاب کا ایک گروہ (اپنے لوگوں سے) کہتا ہے: تم جا کر صحیح کو اس (دین) پر ایمان لے آؤ جو مسلمانوں پر اُترا ہے اور پھر شام کو انکار کر دو تاکہ اس طرح اور (مسلمان) بھی (اپنے دین سے) پھر جائیں۔“

اس کی تفصیل یہ ہے کہ یہودیوں نے یہ سازش کی تھی کہ اپنے ہاں کے کچھ پڑھے لکھے معتبر لوگوں کو مسلمانوں کی جماعت میں شامل کیا جائے، وہ بظاہر دائرہ اسلام میں داخل ہو جائیں۔ پھر جلد ہی اسلام کو چھوڑ کر اس سے بیزاری کا اظہار کریں۔ اس کی ”خرا بیان“ دوسرے لوگوں تک پہنچائیں، اس طرح مسلمانوں بالخصوص نو مسلموں کا ایمان متزلزل کیا جاسکے اور وہ اسلام سے برگشتہ ہو جائیں کہ جب پڑھے لکھے معتقول حضرات بھی اسلام کے قریب جا کر اس سے بدک جاتے ہیں تو ضرور اس دین میں کچھ خرا بیان ہیں۔ اس کے علاوہ اس طریقے سے عام لوگوں میں اسلام اور اہل اسلام کے لیے کوئی کشش اور ترغیب باقی نہ رہے گی۔ اگرچہ یہودیوں کی یہ سازش بوجہ ناکام رہی، تاہم آج بھی ارتداد کی کسی سازش کے ذریعے کمزور ایمان والے مسلمانوں کے لیے کسی مقام پر بھی کوئی فتنہ کھڑا کیا جاسکتا ہے۔

5۔ آج کی مہذب ریاستوں کے فوجی قانون کی رو سے کسی شخص کو فوجی ملازمت اختیار کرنے پر مجبون نہیں کیا جاسکتا۔ مگر جب کوئی شخص اپنی مرضی سے فوجی ملازمت اختیار کر لیتا ہے تو اسے ایک خاص مدت سے پہلے نوکری چھوڑنے کی اجازت نہیں ہوتی۔ اگر وہ اپنی مرضی سے وقت سے پہلے نوکری چھوڑ دے تو اسے مجرم قرار دیا جاتا ہے۔ اس کا کورٹ مارشل کر کے اسے سزا دی جاتی ہے اور اگر وہ مفرور (Deserter) ہو جائے تو اسے سزا نے موت کا مستحق قرار دیا جاتا ہے۔

آخر ایسا کیوں ہے اور اس پر اعتراض کیوں نہیں کیا جاتا؟ اس لیے کہ فوج بھیزوں کا گلنہ نہیں ہوتا، وہ ایک منظم ادارہ ہوتا ہے۔ وہ اجتماعی ذمہ داریوں کا ایسا نظام ہے جو نظم و ضبط (Discipline) کی سختی کے بغیر قائم نہیں رہ سکتا۔ یہی وجہ ہے کہ رسول (Civil) میں جن

کاموں کو بالکل معمولی سمجھا جاتا ہے، وہی کام فوج میں جرائم قرار پاتے ہیں۔ وقت پر جامت نہ بنوانا، اپنے بوٹ پالش نہ کرنا، ان کے تمسے نہ باندھنا، وقت پر کھانا نہ کھانا، اپنا بستر درست نہ رکھنا، سول (Vivil) میں کوئی جرائم نہیں مگر یہی کام فوج میں ہر ائم شمار ہوتے ہیں۔ یہی معاملہ اسلامی ریاست کا ہے، وہ بھی کوئی بکریوں کا روڑ نہیں ہوتی کہ جس بکری کا جب جی چاہار روڑ سے الگ ہو گئی اور جب چاہا اس میں پھر شامل ہو گئی۔ اسلامی ریاست ایک خدائی فوج (حرب اللہ) ہے جس کے نظم و ضبط میں عام فوجی نظم و ضبط سے بڑھ کر سختی اور پابندی ہے۔ عام فوج کے لیے چوبیس گھنٹوں میں صرف دو دفعہ حاضری ہے، مگر اسلامی معاشرے کے افراد کو پانچ وقت مسجد میں حاضری دینی پڑتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ایک اسلامی ریاست ارتداد کو جرم قرار دیتی اور مرتد کو سخت ترین سزا دیتی ہے تاکہ اس کا اندر ورنی نظم و ضبط قائم رہے۔ وہ ایک مرتد کو سزادے کرائی طرح اپنے لاکھوں کروڑوں مسلمانوں کے ایمان کا تحفظ کرتی ہے جس طرح کسی قاتل کو سزادے کر پورے معاشرے کی زندگی کو تحفظ دیا جاتا ہے۔ لہذا اسلامی ریاست کے اس نظم و ضبط کی سختی پر اعتراض کرنے والوں کو پہلے اپنے ہاں کے فوجی نظم و ضبط کی سختی پر غور کرنا چاہیے۔

⦿ اس مقام پر بعض لوگ (جن میں غامدی صاحب بھی شامل ہیں) یہ اعتراض بھی کرتے ہیں کہ جب کوئی مرتد مسلیخ ہو کر بغاوت کرے تو صرف آئی صورت میں وہ واجب القتل ہوتا ہے اور اگر وہ اسلامی ریاست کے خلاف مسلیخ جدوجہد اور بغاوت نہ کرے تو اسے قتل کی سزا نہیں دی جاسکتی۔

اس اعتراض کا شرعی جواب تو یہ ہے کہ جن احادیث صحیح کی بنیاد پر مرتد کے واجب القتل ہونے پر اجماع ہے، ان احادیث میں یہ بات مذکور نہیں ہے کہ مرتد جب تک مسلیخ بغاوت نہ کرے، وہ قتل کا مستحق نہیں ہے بلکہ ان احادیث میں مرتد کے محض مرتد ہونے پر اس کے لیے قتل کی سزا کا ذکر ہے۔

اور اس اعتراض کا عقلی جواب یہ ہے کہ جس طرح دنیا بھر میں کسی مفتر و فوجی کو محض

مفرور ہو جانے پر فوجی قانون کی رو سے موت کی سزا کا مستوجب قرار دیا جاتا ہے اور اسے یہ سزادینے کے لیے اُس کی طرف سے مسلح بغاوت ہونا کوئی شرط نہیں، بالکل اسی طرح ایک اسلامی ریاست بھی اپنے شرعی قانون کے مطابق مرتد کو، اس کی طرف سے مسلح بغاوت کیے بغیر بھی موت کی سزادے سکتی ہے۔

### مرتد کی سزا کے بارے میں غامدی صاحب کے موقف کا جائزہ:

جناب غامدی صاحب مرتد کے لیے قتل کی شرعی سزا کو نہیں مانتے۔ اس بارے میں ان کا موقف یہ ہے کہ مرتد کے لیے قتل کی سزا کا حکم تو ثابت ہے مگر یہ صرف رسول اللہ ﷺ کے زمانے کے آن مشرکین عرب کے ساتھ خاص ہے جو اسلام قبول کر لینے کے بعد ارتدا اختیار کریں، باقی اور کسی قسم کے مرتد کے لیے قتل کی شرعی سزا کا کوئی وجود نہیں۔ غامدی صاحب اپنے اس موقف کو اس طرح بیان کرتے ہیں:

”ارتدا کی سزا کا یہ مسئلہ محض ایک حدیث کا مدعانہ سمجھنے کی وجہ سے پیدا ہوا ہے۔

ابن عباس رضی اللہ عنہ کی روایت ہے۔ یہ حدیث بخاری میں اس طرح نقل ہوئی ہے:

((من بدل دینہ فاقتلوه .))..... ”جو شخص اپنا دین تبدیل کرے، اسے قتل

کر دو۔“ ہمارے فقہاء سے بالعموم ایک حکم عام قرار دیتے ہیں جس کا اطلاق ان

کے نزدیک ان سب لوگوں پر ہوتے ہے جو زمانہ رسالت سے لے کر قیامت

تک اس زمین پر کہیں بھی اسلام کو چھوڑ کر کفر اختیار کریں گے۔ ان کی رائے کے

مطابق ہر وہ مسلمان جو اپنی آزادانہ مرضی سے کفر اختیار کرے گا، اسے اس

حدیث کی رو سے لازماً قتل کر دیا جائے گا۔ اس معاملے میں ان کے درمیان اگر

کوئی اختلاف ہے تو بس یہ کہ قتل سے پہلے اسے توبہ کی مہلت دی جائے گی یا نہیں

اور اگر دی جائے گی تو اس کی مدت کیا ہونی چاہیے؟ فقہاء احناف البتہ،

عورت کو اس حکم سے مستثنی قرار دیتے ہیں۔ ان کے علاوہ باقی تمام فقہاء اس بات

پر متفق ہیں کہ ہر مرد کی سزا خواہ وہ عورت ہو یا مرد، اسلامی شریعت میں قتل ہے۔  
”

(برہان، طبع چہارم، جون 2006ء، صفحہ 139)

وہ مزید فرماتے ہیں کہ:

” لیکن فقہا کی یہ رائے کسی طرح صحیح نہیں ہے۔ رسول اللہ ﷺ کا یہ حکم تو بیشک ثابت ہے مگر ہمارے نزدیک یہ کوئی حکم عام نہ تھا بلکہ عرف انہی لوگوں کے ساتھ خاص تھا، جن میں آپ کی بعثت ہوئی اور جن کے لیے قرآن مجید میں اُمَّيْيَّنَ يَا مُشْرِكِيْنَ کی اصطلاح استعمال کی گئی ہے۔“

(برہان، طبع چہارم، صفحہ 140، جون 2006ء)

وہ مزید لکھتے ہیں کہ:

” ہمارے فقہا کی غلطی یہ ہے کہ انہوں نے قرآن و سنت کے باہمی ربط سے اس حدیث کا مدعاعسمجھنے کے بجائے اسے عام ٹھہرا کر ہر مرد کی سزا موت قرار دی اور اس طرح اسلام کے حدود و تعزیرات میں ایک ایسی سزا کا اضافہ کر دیا، جس کا وجود ہی اسلامی شریعت میں ثابت نہیں ہے۔“

(برہان، صفحہ 143، طبع چہارم، جون 2006ء)

ارتداد کی سزا کے بارے میں غامدی صاحب کے اس موقف کا جائزہ لیا جائے تو ان کے استدلال کا خلاصہ یہ ہے کہ:

1۔ فقہائے اسلام نے صحیح بخاری کی حدیث (( من بدل دینه فاقتلوه . )) ..... ”جو مسلمان اپنا دین بدل لے تو اسے قتل کر دو۔“ کو غلطی سے ایک عام حکم سمجھا ہے، جبکہ یہ ایک خاص حکم ہے۔

2۔ فقہائے اسلام نے مذکورہ بالا ایک ہی حدیث کی بناء پر ہر قسم کے مرد کے لیے قتل کی سزا بیان کر دی ہے۔

- 3۔ مذکورہ حدیث کی اصل قرآن مجید کی ایک آیت سورۃ التوبہ: ۵ ہے، جس کے بعد اس حدیث کا حکم خاص ہو جاتا ہے۔
- 4۔ اسلام کے حدود و تعزیرات میں مرتد کے لیے قتل کی سزا کا کوئی وجود نہیں۔ اب غامدی صاحب کے اس موقف کا ہم تجزیہ کرتے ہیں۔

### (1) کیا حدیث مذکورہ کا حکم عام نہیں؟

غامدی صاحب مذکورہ حدیث کے حکم کو عام نہیں مانتے جب کہ عربیت کا تقاضا یہ ہے کہ اسے عام مانا جائے۔ اس حدیث: ((من بدل دینہ فاقتلوه۔)) ..... ”جو مسلمان اپنادین بدل لے تو اسے قتل کر دو۔“ میں مَنْ موصولہ کا اسلوب وہی ہے جو درج ذیل حدیث کا ہے:

((مَنْ غَشَّ فَلَيْسَ مِنَّا۔))

(جامع ترمذی، حدیث: 1315)

”جس نے دھوکہ دیا، وہ ہم میں سے نہیں۔“

اس حدیث میں بھی مَنْ (جو، جو کوئی، جس نے) موصولہ آیا ہے۔ اور اس کا حکم عام ہے۔ اس سے ہر دھوکہ دینے والا شخص مراد ہے۔ یہ نہیں کہا جا سکتا کہ اس سے دھوکہ دینے والا کوئی خاص فرد مراد ہے۔ عرب کے دھوکے باز مراد ہے، اور عجم کے دھوکے باز مراد نہیں ہو سکتا۔

غامدی صاحب نے حدیث: ((من بدل دینہ فاقتلوه۔)) میں مَنْ موصولہ کو اس کے عام حکم معنوں میں لینے کی بجائے ”مشرکین عرب“ کے خاص معنوں میں لیا ہے جو کہ عربیت کے بالکل خلاف ہے اور قرآن و حدیث کا جو مفہوم بھی عربیت کے خلاف لیا جائے، وہ غلط ہے کیونکہ یہ قرآن و حدیث کی معنوی تحریف ہے جو قرآن و حدیث کے انکار کے مترادف ہے اور اس حربے سے سارے دین کو دور نبوی ﷺ تک محدود کر کے پوری شریعت اسلامیہ کا تیا پانچا کیا جا سکتا ہے اور یہ کارنامہ ہمارے زمانے کے منکرین حدیث، بالخصوص غامدی صاحب بڑی دیدہ دلیری سے سرانجام دے رہے ہیں۔

چہ دلاور است دزدے کہ بکف چراغ دارد

⦿ البتہ اس مقام پر عربیت کی رو سے ایک سوال یہ اٹھایا جا سکتا ہے کہ کیا اس مَنْ (جو) میں کافر بھی شامل ہے تو اس سوال کے جواب کی وضاحت خود نبی ﷺ نے اپنی دوسری احادیث میں فرمادی ہے کہ اس سے مسلمان مراد ہے۔ مثال کے طور پر ایک متفق علیہ حدیث ہے، جو پیچھے گزر چکی ہے:

((عَنْ عَبْدِ اللَّهِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: "لَا يَحِلُّ دمُ امْرِئٍ مُسْلِمٍ يَشْهَدُ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وَأَنَّ رَسُولَ اللَّهِ إِلَّا بِإِحْدَى ثَلَاثَةِ النُّفُسِ بِالنَّفْسِ، وَالثَّيْبِ الزَّانِي، وَالْمُفَارِقُ لِدِينِ التَّارِكِ لِلْجَمَاعَةِ.").)

(صحیح بخاری، رقم: 2878)

"حضرت عبد اللہ (بن مسعود رضی اللہ عنہما) سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: کسی مسلمان کا خون بہانا جائز نہیں جو یہ گواہی دیتا ہو کہ اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں اور یہ کہ میں اللہ کا رسول ہوں، ماسواتین صورتوں کے: ایک یہ کہ اس نے کسی کو قتل کیا ہو، دوسری یہ کہ وہ شادی شدہ زانی ہو اور تیسرا یہ کہ وہ اپنادین چھوڑ کر (مسلمانوں کی) جماعت سے الگ ہو جائے۔"

اس سے معلوم ہوا کہ ہر مسلمان کے مرتد ہو جانے پر اس کے لیے قتل کی سزا ہے، قطع نظر اس سے کہ وہ مسلمان ہونے سے پہلے عرب کا مشرک تھا یا عجم کا کافر تھا۔ دونوں صورتوں میں ایک ہی سزا ہے۔

(۲) کیا مرتد کی سزا کا مبنی اور بنیاد صرف ایک ہی حدیث ہے؟

غامدی صاحب کا کہنا ہے کہ فقہائے اسلام نے صرف صحیح بخاری کی ایک حدیث: ((مَنْ بَدَّلَ دِينَهُ فَاقْتُلُوهُ.)) کی بنیاد پر مرتد کے لیے قتل کی سزا بیان کردی ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ غامدی صاحب کا یہ دعویٰ علمی خیانت پر مبنی ہے اور وہ یہ بات عام لوگوں کو دھوکہ دینے کے لیے

فرما رہے ہیں۔ فقہائے اسلام کے اس اجتماعی فیصلے کی بنیاد صرف ایک حدیث پر نہیں بلکہ متعدد احادیث صحیحہ پر ہے جن کو ہم اس مضمون کے شروع میں بیان کر چکے ہیں۔

غامدی صاحب کا یہ ”طريق واردات“ کہ کسی مسئلے پر بحث واستدلال کے لیے اس سے متعلق تمام احادیث کو پیش نظر رکھنے کی بجائے بعض حدیثوں کو لے لینا اور بعض کو چھوڑ دینا معروف دیانت دارانہ طریق بحث واستدلال نہیں ہے بلکہ یہ کام ان کے لیے اپنے مسلمہ اصول کے بھی خلاف ہے۔ وہ خود مانتے ہیں کہ:

”چوتھی چیز یہ ہے کہ کسی حدیث کا مدعای متعین کرتے وقت اس بات کی تمام روایات پیش نظر رکھی جائیں۔ بارہا ایسا ہوتا ہے کہ آدمی حدیث کا ایک مفہوم سمجھتا ہے لیکن اسی باب کی تمام روایات کا مطالعہ کیا جائے تو وہ مفہوم بالکل دوسری صورت میں نمایاں ہو جاتا ہے۔“

(میزان، صفحہ 73، طبع دوم، اپریل 2002ء۔ اصول و مبادی، صفحہ 72، طبع فروری 2005ء)

مگر مرتد کی سزا کے معاملے میں اور شادی شدہ زانی کے لیے رجم یعنی سنگساری کی حد کے بارے میں غامدی صاحب نے اپنے اس اصول کا بھی خون کر دیا ہے۔ انہوں نے اس بارے میں صرف ایک حدیث کی بناء پر ایک غلط رائے قائم کر لی ہے اور باقی متعلقہ روایات سے چشم پوشی کر لی ہے۔

### (۳) مذکورہ حدیث کا قرآن سے ربط:

غامدی صاحب کہتے ہیں کہ فقہائے اسلام نے حدیث ((مَنْ بَدَّلَ دِينِهُ فَاقْتُلُوهُ۔)) ..... ”جو مسلمان اپنا دین بدل لے، تو اسے قتل کرو“، کو قرآن کی اصل سے متعلق نہیں کیا اور قرآن و سنت کے باہمی ربط سے اس حدیث کا مدعایا اور مطلب سمجھنے کی کوشش نہیں کی جس کے نتیجے میں انہوں نے مرتد کے لیے ایک ایسی سزا (قتل) قرار دے دی جس کا اسلامی حدود و تعزیرات میں کوئی وجود نہ تھا۔ اس کے بعد انہوں نے اس حدیث کا ربط قرآن مجید کی سورۃ التوبہ کی اس آیت ۵ سے جوڑا ہے، جسے ہم ان کے ترجمے کے ساتھ یہاں درج کرتے ہیں:

﴿فَإِذَا أَنْسَلَخَ الْأَشْهُرُ الْحُرُمُ فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ  
وَجَدُّتُمُوهُمْ وَخُذُّوْهُمْ وَاحْصُرُوهُمْ وَاقْعُدُوا لَهُمْ كُلَّ مَرْصَدٍ فَإِنْ  
تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَاتَّوْا الزَّكُوَةَ فَخَلُّوْا سَبِيلَهُمْ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ  
رَّحِيمٌ﴾ ۵

(التوبہ: 5)

”پھر جب حرام مہینے گز رجا نمیں تو ان مشرکین کو جہاں پاؤ قتل کر دو اور اس کے لیے ان کو پکڑو اور ان کو گھیرو اور ہر گھات میں ان کے لیے تاک لگاؤ، لیکن اگر وہ کفر و شرک سے توبہ کر لیں اور نماز کا اہتمام کریں اور زکوٰۃ ادا کرنے لگیں تو انھیں چھوڑ دو۔ بے شک اللہ مغفرت کرنے والا اور رحم فرمانے والا ہے۔“

آخر مرتد کے بارے میں مذکورہ حدیث اور اس قرآنی آیت میں کیا ربط و اشتراک ہو سکتا ہے؟ اسے ہر وہ شخص جان سکتا ہے جس نے زندگی میں کبھی ایک مرتبہ بھی قرآن مجید کو کھلے ذہن کے ساتھ سمجھ کر پڑھا ہو۔ قرآن مجید کی اس آیت کو جیسا کہ اس کے مضمون سے ظاہر ہے، مفسرین حضرات نے مشرکین کے خلاف جہاد و قتال سے متعلق قرار دیا ہے، جب کہ مذکورہ حدیث مرتد کے بارے میں حکم بیان کرتی ہے۔ اب ارتداد کی سزا اور جہاد و قتال کے درمیان کیا باہمی ربط ہے؟ اس عقدے کی گرد کشائی صرف غامدی صاحب کی عقل و منطق ہی کر سکتی ہے جو قرآن و حدیث کی عبارات میں اپنے خیالات پڑھنے کی عادی ہو چکی ہے۔ علمی دیانت کا تقاضا تو یہ تھا کہ مرتد کے بارے میں آمدہ حدیث کو قرآن مجید کی ان آیات سے جوڑا جاتا جن میں ارتداد اور مرتدین کا ذکر آیا ہے مگر ایسا دانتہ طور پر نہیں کیا گیا، کیونکہ ۶

خود بدلتے نہیں قرآن کو بدل دیتے ہیں

قرآن مجید میں ارتداد اور مرتدین کا ذکر درج ذیل مقامات پر موجود ہے اور جن کو

مولانا اصلاحی صاحب نے بھی اپنی تفسیر ”تدریس القرآن“ میں بیان کیا ہے۔ سورۃ البقرہ کی آیت: 217 اور سورۃ المائدۃ کی آیت: 54۔ اپنی بات کی وضاحت کے لیے اس جگہ ہم ان میں سے صرف ایک ہی حوالے پر اتفاق کرتے ہیں:

﴿ وَمَنْ يَرْتَدِدْ مِنْكُمْ عَنْ دِينِهِ فَيَمُتْ وَهُوَ كَافِرٌ فَأُولَئِكَ حَبْطُ أَعْمَالَهُمْ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ وَأُولَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ۝ ﴾

(البقرۃ: 217)

”اور جو کوئی تم میں سے اپنے دین سے پھرے گا اور کفر کی حالت ہی میں مرے گا تو اس کے سارے اعمال دنیا اور آخرت میں ضائع ہو جائیں گے۔ ایسے لوگ دوزخی ہوں گے اور ہمیشہ دوزخ میں رہیں گے۔“

قرآن مجید کا یہ مقام اور دوسرے مذکورہ مقامات ایسے ہیں جن کو ارتدا اور مرتدین کے حوالے سے اُن احادیث سے جوڑا جاسکتا ہے جن میں مرتد کے بارے میں کوئی حکم آیا ہے اور غامدی صاحب کے استاد، مولانا اصلاحی صاحب نے بھی اپنی تفسیر ”تدریس القرآن“ میں ان قرآنی مقامات کی وضاحت میں ارتدا اور مرتدین کا ذکر کیا ہے مگر انہوں نے سورۃ التوبہ کی آیت نمبر 5 میں مرتدین کا کوئی تذکرہ نہیں کیا، جسے غامدی صاحب خواہ مخواہ مرتد سے متعلق حدیث کے ساتھ جوڑ رہے ہیں۔

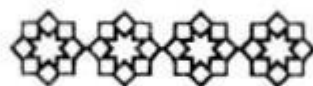
### (۲) کیا مرتد کے لیے قتل اسلامی سزا نہیں؟

غامدی صاحب کے موقف کا آخری نکتہ یہ ہے کہ اسلام کے حدود و تعزیرات میں مرتد کے لیے سزا کا کوئی وجود نہیں ہے۔ یہ تمام فقہائے اسلام کی مشترکہ اور متفقہ غلطی ہے کہ انہوں نے اسے اسلامی حدود و تعزیرات میں شامل کر رکھا ہے۔

ہم نے گز شتہ صفحات میں مرتد کے لیے سزاے قتل کو احادیث صحیحہ کے نصوص، تعامل

صحابہ، ائمہ مجتہدین اور تمام فقہائے اسلام کے اجماع سے ثابت کیا ہے۔ اس کے بعد بھی اگر کوئی شخص یہ کہتا ہے کہ اسلام کے حدود و تعزیرات میں مرتد کے لیے قتل کی سزا کا کوئی وجود نہیں ہے تو وہ اسلامی شریعت اجماع امت کا منکر ہے اور ایسا منکر شخص یقیناً گمراہ ہے۔

سوال یہ ہے کہ کیا یہ سلف سے خلف تک عرب و عجم کے تمام مجتہدین اور فقہائے اسلام عربیت سے نآشنا، قرآن و حدیث کو سمجھنے سے عاری اور شریعت کے احکام سے ناواقف تھے کہ سب نے مل کر یہ غلطی کر ڈالی کہ مرتد کے لیے سزاۓ قتل قرار دے دی اور اسلام میں اپنی طرف سے بدعت کے طور پر ایک ایسی شرعی حد داخل کر دی جس کا اسلامی حدود و تعزیرات میں کوئی وجود نہ تھا؟ ایسی بات کہنے کی جарат صرف وہی شخص کر سکتا ہے جس کا دماغ درست نہ ہو، جس کے دل میں ذرا بھی خوفِ خدا نہ ہو اور جسے آخرت کا ڈرنہ ہو۔



## 11- دیت (Blood Money) کا مسئلہ

دیت کے مسئلے میں بھی غامدی صاحب امت مسلمہ کے متفقہ اور اجتماعی موقف کے خلاف ہیں۔ علمائے اسلام کا اس پر اتفاق اور اجماع ہے کہ قتل خطا کی دیت مقرر ہے جو کہ سو اونٹ یا اُس کی قیمت ہے اور یہ کہ عورت کی دیت مرد کی دیت سے آدمی ہے۔ مگر غامدی صاحب کہتے ہیں کہ اسلام میں دیت کی مقدار مقرر نہیں ہے اور یہ کہ عورت اور مرد کی دیت میں کوئی فرق نہیں ہے۔ چنانچہ وہ لکھتے ہیں کہ:

”اسلام نے دیت کی کسی خاص مقدار کا ہمیشہ کے لیے تعین کیا ہے، نہ افراد کے لحاظ سے دیتوں میں کسی فرق کی پابندی ہمارے لیے لازم ٹھہرائی۔“.....

”عورت کی دیت، اس زمانے کے ارباب حل و عقد اگر چاہیں تو پوری مقرر کر سکتے ہیں۔“

(میزان، حصہ اول، صفحہ 213، طبع مئی 1985ء، لاہور)

لیکن غامدی صاحب کا مذکورہ موقف مارے نزدیک صحیح نہیں ہے۔ کیونکہ ان کا موقف سنت اور اجماع امت کے خلاف ہے۔  
اب ہم دیت کے مسئلے کو تفصیل سے بیان کریں گے۔

### قرآن اور مسئلہ دیت:

جہاں تک قرآن حکیم میں قتل خطا کی دیت کا تعلق ہے تو اس کے واجب ہونے کا ثبوت درج ذیل آیت میں ملتا ہے:

﴿وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ أَنْ يَقْتُلَ مُؤْمِنًا إِلَّا خَطَا وَمَنْ قَتَلَ مُؤْمِنًا خَطَا﴾

فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ وَدِيَةٌ مُسْلِمَةٌ إِلَى أَهْلِهِ إِلَّا أَنْ يَصَدِّقُوا ط

(النساء: 92)

”کسی مومن کا یہ کام نہیں ہے کہ دوسرے مومن کو قتل کرے مگر یہ کہ اس سے چوک ہو جائے اور جو شخص کسی مومن کو غلطی سے قتل کر دے تو اس کا کفارہ یہ ہے کہ ایک مومن کو غلامی سے آزاد کر دے اور مقتول کے وارثوں کو دیت دی جائے، البتہ یہ کہ وہ دیت معاف کر دیں۔“

اس آیت میں مقتول کے لیے ”مُؤْمِنًا“ کا لفظ آیا ہے جس کے معنی عربی زبان میں ”مومن مرد“ کے ہیں اور مومن عورت کے لیے عربی زبان میں ”مُؤْمِنَةٌ“ کا لفظ آتا ہے جو یہاں مذکور نہیں ہے۔ لہذا مفسرین کرام اور فقهاء اسلام نے اس جگہ بغیر کسی معنوی تاویل کے صرف ”مسلمان مرد“ مراد لیا ہے اور آیت کے الفاظ ﴿ وَدِيَةٌ مُسْلِمَةٌ إِلَى أَهْلِهِ ﴾ ..... (اور مقتول کے وارثوں کو دیت ادا کی جائے۔) سے دیت کی ادائیگی کے واجب ہونے کو قرآنی حکم قرار دیا ہے۔ لیکن دیت کی مقدار کا تعین اس آیت میں نہیں کیا گیا۔ مقدار دیت ہمیں صحیح احادیث سے ملتی ہے۔

جیسا کہ ابو بکر جھاٹس نے ”احکام القرآن“ میں لکھا ہے کہ:

((لما لَمْ يَكُنْ مَقْدَارُ الدِّيَةِ مُبَيِّنًا فِي الْكِتَابِ كَانَ فَعْلُ النَّبِيِّ ﷺ فِي ذَلِكَ وَارِدٌ مُورِدٌ الْبَيَانٌ وَفَعْلُهُ ﷺ إِذَا وَرَدَ مُورِدُ الْبَيَانِ فَهُوَ عَلَى الْوَجُوبِ .))

(ج 2، ص 239)

”چونکہ الکتاب یعنی قرآن میں دیت کی مقدار بیان نہیں ہوئی ہے اس لیے نبی ﷺ کے عمل سے اس بارے میں وضاحت مل جاتی ہے اور نبی ﷺ کے عمل کی وضاحت سے یہ ثابت ہو جاتا ہے کہ آیت میں صرف دیت کا واجب ہونا مراد ہے۔“

اس بارے میں قاضی شاء اللہ پانی پتی ہراللہ بھی اپنی مشہور تفسیر "تفسیر مظہری" میں لکھتے ہیں:

"دیت کی مقدار مجمل ہے اور کس پر دیت واجب ہے، اس کا بیان بھی آیت میں نہیں ہے، رسول اللہ ﷺ نے اس کو بیان فرمادیا ہے۔"

(تفسیر مظہری، ج 3، ص 201، مطبوعہ دہلی)

پھر لفظ "دِيَةٌ" پر بحث کرتے ہوئے امام جصاص فرماتے ہیں:

(( ان دِيَةَ الْمَرْءَةِ لَا يُطْلَقُ عَلَيْهَا اسْمُ الدِّيَةِ وَإِنَّمَا يَنَاوِلُهَا الْاسْمُ مَقِيدًا إِلَّا تُرِى أَنَّهُ يُقَالُ دِيَةَ الْمَرْءَةِ نَصْفُ الدِّيَةِ وَاطْلَاقُ اسْمِ الدِّيَةِ إِنَّمَا يَقُولُ عَلَى الْمُتَعَارِفِ الْمُعْتَادُ وَهُوَ كَمَا لَهَا . ))

(احکام القرآن، جلد 2، صفحہ 238)

"درحقیقت عورت کی دیت پر لفظ دیت کا اطلاق نہیں ہوتا بلکہ عورت کے لیے اس لفظ کا محدود مفہوم مراد ہوتا ہے جیسا کہ کہا جاتا ہے کہ عورت کی دیت آدمی دیت ہے دراصل لفظ دیت کا عام استعمال صرف پوری دیت کا مفہوم لیے ہوتا ہے۔"

گویا امام جصاص کے نزدیک آیت زیر بحث میں صرف مسلمان مرد کی دیت مراد ہے عورت یا اس کی دیت سرے سے مذکور ہی نہیں ہے۔

بعض لوگوں کا یہ خیال ہے کہ چونکہ عربی زبان میں عام طور پر مذکر کے صیغہ میں مؤنث بھی تغليط شامل ہوتی ہے لہذا آیت مذکور میں مُؤْمِنًا کے لفظ میں عورت بھی داخل ہے۔ اس لیے جو دیت از روئے حدیث مقتول مسلمان مرد کی ہے وہی عورت کی بھی ہے۔ اور مقدار دیت کے لحاظ سے مرد اور عورت میں کوئی فرق نہیں ہے۔

مگر ہم دیکھتے ہیں کہ "تغليط" کا قاعدہ عربی زبان کا کوئی ایسا قطعی اصول نہیں ہے جس کی بناء پر ہر جگہ مذکر کے صیغہ میں مؤنث کو شامل سمجھا جائے۔ خود قرآن حکیم میں بھی بہت سے ایسے نظائر ملتے ہیں جہاں قاعدة تغليط باطل ہے اور مذکر کا صیغہ صرف مذکور ہی کے لیے

آیا ہے۔ اس میں مؤنث ہرگز شامل نہیں ہے۔

1۔ مثال کے طور پر سورہ نور کی آیت 33 میں ہے:

﴿ قُلْ لِلّمُؤْمِنِينَ يَغْضُبُوا مِنْ أَبْصَارِهِمْ وَيَحْفَظُوا فُرُوجَهُمْ ﴾

”اے نبی! مومن مردوں سے کہو کہ اپنی نظریں بچا کر رکھیں اور اپنی شرمگاہوں کی حفاظت کریں۔“

اس جگہ المؤمنین مذکور کا صیغہ ہے اور اس میں مؤنث داخل نہیں ہے۔ گویا مومنین سے مراد صرف ”مرد مسلمان“ ہیں اور عورتیں ان میں شامل نہیں ہیں۔ اس لیے کہ بعد کی آیت: 31 میں یہی حکم مومنات (مسلمان عورتوں) کو دیا گیا ہے۔

2۔ سورہ انفال آیت 65 میں ہے کہ:

﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ حَرِضِ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى الْقِتَالِ ﴾

”اے نبی! مومنوں کو جنگ پر ابھارو۔“

سب جانتے ہیں کہ جنگ و قتال کرنا صرف مردوں پر فرض ہے، عورتوں پر فرض نہیں ہے اس لیے آیت میں مومنین کے لفظ میں عورتیں شامل نہیں ہیں۔

3۔ سورہ جمعہ آیت 9 میں ہے کہ:

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نُودِي لِلصَّلَاةِ مِنْ يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاقْسُعُوا

إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ وَذَرُوا الْبَيْعَ ﴾

”اے لوگو! جو ایمان لائے ہو! جب پکارا جائے نماز کے لیے جمعہ کے دن تو اللہ کے ذکر کی طرف دوڑو اور خرید و فروخت چھوڑ دو۔“

اس آیت میں ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ﴾ ..... (اے مومنو!) اور پھر ﴿ فَاقْسُعُوا ﴾ ..... (پھر دوڑو) دونوں کا خطاب مذکور کے صیغوں میں ہے مگر ان میں مؤنث شامل نہیں ہیں ..... کیونکہ نماز جمعہ کی فرضیت صرف مردوں کے لیے ہے عورتوں کے لیے نہیں ہے۔ لہذا یہاں پر ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ﴾ اور ﴿ فَاقْسُعُوا ﴾ کے مخاطب مردوں میں عورتیں شامل نہیں ہے۔

4۔ سورہ احزاب آیت 50 میں ہے:

﴿وَأَمْرَأٌ مُّؤْمِنَةٌ إِنْ وَهَبْتَ نَفْسَهَا لِلَّهِ أَنْ أَرَادَ النَّبِيُّ أَنْ يَسْتَكْحِهَا خَالِصَةً لَّكَ مِنْ دُونِ الْمُؤْمِنِينَ ۝﴾

”اور وہ مومن عورت جس نے اپنے آپ کو نبی کے لیے ہبہ کیا ہوا گر نبی اسے نکاح لینا چاہے، یہ رعائت خالصتاً تمہارے لیے ہے، دوسرے مومنوں کے لیے نہیں ہے۔“

اس آیت میں بھی مومنین کے ذکر صیغہ میں موئٹ شامل نہیں ہیں۔ اس لیے کہ یہاں پر صرف عام مردوں کا ذکر ہو رہا ہے جن کے لیے تحدید نکاح کرنے کا حکم موجود ہے وار اس عام حکم کے برعکس نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے اللہ تعالیٰ کی طرف سے اس بارے میں خصوصی اجازت کا اس آیت میں ذکر ہو رہا ہے۔ لہذا یہاں پر لفظ مومنین صرف مرد مسلمان کے لیے آیا ہے اور اس میں عورتیں شامل نہیں ہیں۔

5۔ سورہ احزاب آیت 36 میں ہے کہ:

﴿وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَّلَا نُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَنْ يَكُونَ لَهُمُ الْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ ط﴾

”کسی مومن مرد اور مومن عورت کو یہ حق نہیں ہے کہ جب اللہ اور اس کا رسول کسی معاملے کا فیصلہ کر دیں تو پھر اسے اپنے اس معاملے میں خود فیصلہ کرنے کا اختیار حاصل رہے۔“

اس آیت، میں بھی لفظ مومن سے مراد صرف مرد مسلمان ہے اور اس میں مسلمان عورت شامل نہیں ہے کیونکہ اس کے لیے الگ سے مُؤْمِنَۃ کا لفظ آیا ہے۔

6۔ سورہ توبہ آیت 71 میں ہے کہ:

﴿وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمُ أُولَيَاءُ بَعْضٍ﴾

”مومن مرد اور مومن عورتیں ایک دوسرے کے رفیق ہیں۔“

یہاں چونکہ **الْمُؤْمِنُونَ** میں عورتیں شامل نہ تھیں اس لیے ان کا ذکر بعد میں الگ سے کیا گیا ہے۔

7۔ سورہ بقرہ آیت 128 میں ہے کہ:

**﴿رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمِينَ لَكَ﴾**

”اے ہمارے پروردگار! ہم دونوں کو اپنا مطیع فرمان بنا۔“

اس مقام پر بھی لفظ مسلمین (و مسلم) مذکور کا صیغہ ہے اور اس میں مؤنث داخل نہیں ہیں۔ کیونکہ یہاں پر دعا کرنے والے صرف دو مرد حضرت ابراہیم اور حضرت اسماعیل علیہما السلام ہی مراد ہیں اور کوئی عورت شامل نہیں ہے۔

⦿ قرآن مجید میں مومنوں (یا مومنین) اور مومنات یا مسلمین اور مسلمات کا یہی اسلوب کم از کم بارہ مقامات پر موجود ہے جہاں مردوں کے صیغے میں عورتیں شامل نہیں ہیں بلکہ ان کے لیے الگ طور پر تذکرہ کرنا ضروری تھہرا ہے۔

مثال کے طور پر ملاحظہ ہو: سورہ فتح، آیت: 51، سورہ نور، آیت: 12-13، سورہ توبہ، آیت: 72، سورہ احزاب، آیت: 35-58، سورہ نوح، آیت: 28، سورہ بردن، آیت: 12، سورہ محمد، آیت 19، نیز سورہ حمدید، آیت 12۔

مندرجہ بالا نظائر کی روشنی میں ہم اس امر کو با آسانی سمجھ سکتے ہیں کہ قرآن مجید اور عربی زبان و بیان کا یہ کوئی قطعی اصول یا کلیے نہیں ہے کہ ہر جگہ تغلیب کے تحت مردوں کے صیغے میں عورتوں کو بھی شامل سمجھا جائے۔ اگر کہیں تغلیب کے تحت ایسا ہوتا ہے کہ مذکور کے صیغے میں عورت داخل ہوتی ہے تو بعض اوقات ایسا بھی ہوتا ہے کہ مذکور کے صیغے میں عورت شامل نہیں ہوتی اور تغلیب کا قاعدہ باطل ہو جاتا ہے۔

یہی وجہ ہے کہ آیت زیر بحث میں مفسرین اور فقہاء حضرات نے **مُؤْمِنَا** کے لفظ سے صرف مسلمان مرد ہی مراد لیا ہے اور عورت کو اس میں شامل نہیں سمجھا۔ جیسا کہ احکام القرآن میں امام ابو بکر جاص نے لکھا ہے کہ:

((ان الله تعالى انما ذكر الرجل في الآية.))

(احکام القرآن، ج2، ص238)

”اللہ تعالیٰ نے اس آیت میں صرف (مسلمان) مرد کا ذکر کیا ہے (مسلمان عورت کا نہیں)۔“

تغلیب کی اس بحث کے بعد اب ہم مذکورہ آیت دیت پر غور کریں تو یہاں پر کوئی ایسا قرینہ قاطعہ موجود نہیں ہے جس کی وجہ سے لفظ مُؤْمِنَا میں مرد اور عورت دونوں کو شامل سمجھا جائے۔ اب اگر ایک شخص پورے زور سے یہ کہتا ہے کہ یہاں تغلیب کے تحت موسمنا میں عورت بھی داخل ہو سکتی ہے تو کوئی دوسرا شخص بھی اسی قوت سے یہ کہہ سکتا ہے کہ یہاں پر تغلیب کا قاعدہ سرے سے موثر ہی نہیں ہے اور باطل ہے اور یہاں پر لفظ مُؤْمِنَا سے صرف اس کا لغوی مفہوم ”مسلمان مرد“ ہی مراد ہے۔ بلکہ ایک لحاظ سے دیکھا جائے تو دوسرے شخص کا موقف کچھ وزنی معلوم ہو گا، اس لیے کہ وہ لفظ ”مُؤْمِن“ کی کوئی معنوی تاویل نہیں کر رہا ہے بلکہ اسے ٹھیک لغوی اور اصطلاحی معنوں میں لے رہا ہے۔

### حدیث اور مسئلہ دیت:

حدیث کی جن معتبر کتابوں میں صحیح سند کے ساتھ قتل خطایں دیت کی جو روایات آئی ہیں ان کے الفاظ یہ ہیں:

((لَنْ فِي النَّفْسِ مَا يَأْتِي مِنَ الْأَبْلَلِ.))

”نفس (جان) کی صورت میں (دیت) سوانح ہے۔“

(موطأ امام مالک، کتاب العقول، سنن نسائي، کتاب القسامه، والقواعد والدیات)

یہاں پر لفظ نفس استعمال ہوا ہے جس کے معنی جان کے ہیں یہ لفظ عربی زبان میں مذکرا اور مونث دونوں کے لیے بھی آتا ہے اور بعض اوقات یہ صرف مذکر کے لیے بھی استعمال ہوتا ہے۔

1۔ مثال کے طور پر سورہ نساء آیت 1 میں ہے کہ:

﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا﴾

”لوگو! اپنے رب سے ڈر جس نے تم کو ایک جان سے پیدا کیا اور اسی جان سے اس کا جوڑا بنایا۔“

اس مقام پر تمام مفسرین ”نفس واحدہ“ ایک جان سے حضرت آدم علیہ السلام مراد لیتے ہیں اور ظاہر ہے کہ حضرت آدم مرد تھے۔

2۔ سورہ آل عمران کی آیت مقابلہ 6 میں ہے کہ:

﴿فَقُلْ تَعَالُوْ انْدُعْ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ وَنِسَاءَنَا وَنِسَاءَكُمْ وَأَنْفُسَنَا وَأَنْفُسَكُمْ﴾

”سوائے نبی! ان سے کہو، آؤ ہم اور تم خود بھی آ جائیں اور اپنے اپنے بچوں اور عورتوں کو بھی لے آ جیں۔“

یہاں پر نفس (جانیں) میں عورتیں شامل نہیں ہیں بلکہ صرف مرد مراد ہیں اس لیے کہ عورتوں کا ذکر اگل سے ”نماء“ کے لفظ سے پہلے آ چکا ہے۔ پس معلوم ہوا کہ نفس کا لفظ خاص مرد کے لیے بھی آتا ہے جس میں عورت شامل نہیں ہوتی۔

3۔ سورہ کہف آیت 74 میں ہے کہ:

﴿فَانْطَلَقا فَلَحْتَى إِذَا لَقِيَ اغْلَامًا فَقَتَلَهُ قَالَ أَقْتَلْتَ نَفْسًا زَكِيَّةً بِغَيْرِ نَفْسٍ﴾

”پھر وہ دونوں چلے، یہاں تک کہ ان کو ایک لڑکا ملا اور اس شخص نے اسے قتل کر دیا۔ موئی نے کہا: آنے ایک بے گناہ کی جان لے لی حلا انکہ اس نے کسی کا خون نہ کیا تھا۔“

اس جگہ جس کو نفساً زَكِيَّةً (پاک جان) کہا گیا ہے وہ اسی آیت میں لفظ غُلاماً یعنی لڑکا مذکور ہے جو مرد ہے۔ لہذا نفس کا اطلاق صرف مرد پر بھی ہوتا ہے۔

4۔ سورہ قصص آیت 33 میں ہے کہ:

﴿قَالَ رَبِّ إِنِّي قَاتَلْتُ مِنْهُمْ نَفْسًا فَأَخَافُ أَنْ يَقْتُلُونِ﴾

”موئی نے عرض کیا اے میرے رب! میں تو ان کا ایک آدمی قتل کر چکا ہوں، ڈرتا ہوں کہ وہ مجھے مارڈالیں گے۔“

اس آیت میں نفس سے مراد ایک قبطی مرد ہے جو حضرت موسیٰ کے ہاتھوں مصر میں مارا گیا تھا۔ اس امر کی تصریح خود قرآن میں دوسری جگہ (ملاحظہ ہو: القصص 15 تا 19) مذکور ہے۔

5۔ اسی طرح سورہ توبہ آیت 41 میں ہے:

﴿إِنْفِرُوا حِفَافًا وَثَقَالًا وَجَاهِدُوا بِأَمْوَالِكُمْ وَأَنْفُسِكُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ﴾

”نکلو، خواہ ہلکے ہو یا بوجھل اور جہاد کرو، اللہ کی راہ میں اپنے مالوں اور اپنی جانوں کے ساتھ۔“

سب جانتے ہیں کہ اللہ کی راہ میں جہاد و قتال صرف مددوں پر فرض ہے اور نفیر عام کے مخاطب صرف مرد ہیں۔ یہاں پر بھی نفس کے لفظ میں کوئی عورت شامل نہیں ہے۔ اس کے علاوہ خود اللہ تعالیٰ نے اپنے آپ کو قرآن مجید میں دو مقامات پر نفس سے بھی تعبیر کیا ہے۔

﴿وَيَحْذِرُكُمُ اللَّهُ نَفْسَهُ﴾ (آل عمران: 28)

”اللہ تمہیں اپنے آپ سے ڈراتا ہے۔“

﴿كَتَبَ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ﴾ (الانعام: 12)

”اس (اللہ) نے اپنے اوپر رحمت کو لازم کر لیا ہے۔“

ان دونوں جگہوں پر لفظ نفس کا اطلاق ذات باری تعالیٰ پر ہوا ہے۔ مزید برآں لفظ نفس کے مفہوم میں تو کافر و مشرک بھی شامل ہیں اور صحیح احادیث میں بعض خاص قسم کے کافروں کی دیت آدمی قرار دی گئی ہے۔

خود قرآن میں اسی آیت زیر بحث میں آگے ایک مؤمن مقتول کا کفارہ صرف ﴿تَحْرِيرٌ رَقَبَةٍ﴾ ..... (ایک مسلمان غلام آزاد کرنا) قرار دیا ہے۔ اس کی دیت سرے سے نہیں رکھی

صرف کفارہ ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿فَإِنْ كَانَ مِنْ قَوْمٍ عُدُوّ لَكُمْ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ ط﴾

(النساء: 92)

”پھر اگر وہ مسلمان مقتول کسی ایسی قوم سے تھا جس سے تمہاری دشمنی تھی تو اس کا کفارہ ایک مسلمان غلام آزاد کرنا ہے۔“

گویا ایسا مومن قتل خطا کے نتیجے میں ہلاک ہوتا از روئے قرآن و شریعت اس کی کوئی دیت ہی نہیں ہے۔ کیا حدیث کے لفظ نفس کا عمومی اطلاق اس مقتول مومن پر نہیں ہوتا۔ یقیناً نہیں ہوتا۔ ورنہ اس مقتول مومن کے لیے بھی قرآن میں دیت کا ذکر آتا جس کی مقدار حدیث نے سوانح مقرر کی ہے۔

پس ثابت ہوا کہ حدیث کے لفظ نفس میں عموم نہیں ہے بلکہ اس حدیث میں صرف مرد کی دیت بیان ہوئی ہے۔ عورت اس میں شامل نہیں ہے۔

ان مثالوں کو پیش نظر رکھتے ہوئے اس حدیث پر دوبارہ غور کریں جس کے الفاظ یہ ہیں:

((فِي النَّفْسِ مَايَهُ مِنَ الْأَبْلَلِ.))

”جان میں دیت کی مقدار سو (100) اونٹ ہیں۔“

مطلوب یہ ہے کہ نفس کی دیت سو (100) اونٹ ہے۔ اب اگر کوئی شخص جس طرح یہ کہہ سکتا ہے کہ اس حدیث کے لفظ نفس میں عورت بھی شامل ہے تو بالکل اسی طرح سے کوئی دوسرا شخص یہ بھی کہہ سکتا ہے کہ حدیث میں مستعمل نفس دیت میں عورت شامل نہیں ہے کیونکہ لفظ نفس صرف مرد کے لیے بھی آتا ہے اور اس میں عورت شامل نہیں ہوتی۔

لفظ نفس کے لغوی مفہوم اور اس کے استعمال کی اس بحث کا صریح نتیجہ یہی نکلتا ہے کہ عربی زبان میں جہاں بھی یہ لفظ استعمال ہوتا ہو تو اس میں حتیٰ طور پر نہ تو عموم کا مفہوم ہوتا ہے کہ اس سے لازماً مرد اور عورت دونوں مراد لیے جائیں اور نہ ہی حتیٰ طور پر صرف مرد کا خاص مفہوم لیا جاسکتا ہے۔ بلکہ نفس کا لفظ اپنے اندر دونوں احتمالات رکھتا ہے۔

اللہدادیت کے بارے میں مذکورہ بالا حدیث میں بھی لفظ نفس محمل ہے اور تشریع کا محتاج، اس میں جس قدر احتمال اس مطلب کا ہے کہ اس میں مرد اور عورت دونوں شامل ہیں بالکل اسی قدر احتمال اس مفہوم کا بھی ہے کہ اس سے صرف مرد ہی مراد لیا جائے۔

اب تک کی بحث کا حاصل یہ ہے کہ عورت کا مسئلہ دیت پر صرف قرآن مجید میں مذکور لفظ مومن یا حدیث میں مستعمل لفظ نفس سے یہ استدلال نہیں کیا جا سکتا کہ ان دونوں مقامات پر ان دونوں الفاظ کے مفہوم میں مرد اور عورت دونوں شامل ہیں۔ ایسا سمجھنا عربیت کی رو سے بالکل غلط ہوگا۔

ا رب هم صحیح حدیث کی بنیاد پر یہ استدلال کریں گے کہ عورت اور مرد کی دیت برابر نہیں ہے۔ بلکہ ان میں فرق موجود ہے۔ صحیح حدیث میں ہے کہ:

((عَقْلُ الْمَرْأَةِ مِثْلُ عَقْلِ الرَّجُلِ حَتَّىٰ يَلْعَغَ الْثَّلَاثَ مِنْ دِيْتِهِ.))

(رواہ التسانی، دارقطنی و صحیح ابن خزیم)

”عورت کی دیت مرد کی دیت کے برابر ہے بشرطیکہ مقدار دیت (کل دیت کے) ایک تہائی سے زیادہ۔“

(بحوالہ التاج الجامع الاصول فی احادیث رسول، مؤلفہ شیخ منصور علی ناصف ج 2، ص 11۔

نیز مصنف عبد الرزاق، ج 79، ص 296)

اس حدیث میں جراحات یعنی اعضاء کے تلف ہونے یا زخموں کی صورت میں دیت کا بیان آیا ہے جس کا واضح مطلب یہ ہے کہ عورت کی دیت جراحات میں بھی صرف اسی حد تک مرد کی دیت کے برابر ہوتی ہے جب مقدار دیت کل دیت (سو اونٹ) کے ایک تہائی سے متباوز نہ ہو۔ اگر عورت کی مقدار دیت کل دیت کے ایک تہائی سے بڑھ جائے (کل دیت کا نصف وغیرہ ہو جائے) تو پھر مرد اور عورت کی دیت میں مساوات نہیں رہے گی بلکہ دونوں کی دیت میں عدم مساوات پیدا ہو جائے گی۔

اس طرح حدیث بالا سے یہ بھی ثابت ہوتا ہے کہ مرد اور عورت کی دیت جراحات میں

بھی مساوی نہیں ہے بلکہ ان میں واضح فرق پایا جاتا ہے۔ اور جب جراحات کی دیت میں بھی مرد اور عورت کی دیت کے مابین عدم مساوات ہے تو پھر ان دونوں کی پوری دیت میں کیونکہ مساوات ہوگی؟

اب ہم امام بخاری رضی اللہ عنہ کے ایک ہم عصر محدث محمد بن نصر مروزی (متوفی 294ھ) کی کتاب "السنۃ" سے ایک حوالہ پیش کریں گے۔

(( حدثنا اسحاق (انباء) ابو اسامة عن محمد بن علقمة قال كتب عمر بن عبد العزيز في الديات، فذكر في الكتاب وكانت دية المسلم على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم مائة من الأبل فقومها . ))

"ہم سے الحلق نے روایت کیا انہوں نے ابو اسامہ سے انہوں نے محمد بن عمرو بن علقمه سے کہ حضرت عمر بن عبد العزیز رضی اللہ عنہ نے دیات کے بارے میں ایک کتاب لکھی جس میں یہ تحریر تھا کہ "رسول اللہ ﷺ کے عہد میں مسلمان مرد کی دیت سواونٹ تھے۔ پھر حضرت عمر بن خطابؓ نے شہریوں کے لیے اس مقدار کے مقابل کے طور پر ایک دینار یا بارہ ہزار درہم دیت مقرر کی اور رسول اللہ ﷺ کے عہد میں آزاد مسلمان عورت کی دیت پچاس اونٹ تھی۔ پھر حضرت عمر بن خطابؓ نے (اپنے زمانے میں) شہریوں کے لیے اس مقدار کے مقابل پانچ سو دینار یا چھ ہزار درہم دیت مقرر کی۔"

واضح رہے کہ جیسا کہ نام ہی سے ظاہر ہے اس کتاب میں امام صاحب نے صرف وہ حدیثیں شامل کی ہیں جن کو "سنۃ ثابتہ" کا درجہ حاصل ہے۔ لہذا عورت کی دیت کے مسئلے میں رسول اللہ ﷺ کی سنۃ یہ ہے کہ عورت کی دیت مرد کی دیت سے آدھی ہے..... !!  
جو لوگ مرد اور عورت کی دیت میں مساوات کے قائل ہیں وہ اپنے موقف کی تائید کے لیے یہ صحیح حدیث بھی پیش کرتے ہیں:

(( الْمُسِلِّمُونَ تَعْكَافُ دَمَاءَهُمْ . ))

”تمام مسلمانوں کے خون برابر ہیں۔“

مگر یہ حدیث تو مسلمانوں کے خون میں مساوات کو ظاہر کرتی ہے۔ مرد اور عورت کی دیت..... کا برابر ہونا اس سے کہاں ثابت ہو گیا؟ پھر امت کے تمام فقہاء، محدثین اور مفسرین نے اس حدیث کو قصاص نکل کر ضمیں میں لیا ہے اور اس کا مطلب یہ لیا گیا ہے کہ قتل عدم میں قصاص لینا ضروری ہے۔ مقتول خواہ مرد ہو یا عورت ہو یا غلام ہو ہر صورت میں خون برابر ہے اور قاتل سے اس کا قصاص لیا جائے گا۔ حافظ ابن کثیر اس حدیث کو قصاص میں برابری کے مفہوم میں لیتے ہوئے لکھتے ہیں:

((فِي كِتَابِ عُمَرٍ بْنِ حَزْمٍ أَنَّ الرَّجُلَ يُقْتَلُ بِالْمَرْءَةِ فِي الْحَدِيثِ

الْأُخْرُ : الْمُسْلِمُونَ تَتَكَافَأُ دَمَاءُهُمْ .)) (تفہیر ابن کثیر، ج 2، ص 62)

”عمر بن حزم کے مکتب میں لکھا ہے کہ ”عورت کے قصاص میں مرد کو بھی قتل کیا جائے گا۔“ حدیث میں بھی ہے کہ ”تمام مسلمانوں کے خون برابر ہیں۔“

خود صاحب مشکوٰۃ المصالح نے اس حدیث کو کتاب القصاص میں بیان کیا ہے اور کتاب الدیات میں اس کا ذکر تک نہیں کیا ہے۔

آثار صحابہ رضی اللہ عنہم اور اجماع صحابہ رضی اللہ عنہم جمیعین :

اسی مسئلہ دیت کے بارے میں حضرت عمر رضی اللہ عنہ اور حضرت علی رضی اللہ عنہ دونوں حضرات کا یہ قول ملتا ہے:

((عَنْ إِبْرَاهِيمَ النَّخْعَنِيِّ عَنْ عُمَرِ بْنِ الْخَطَّابِ وَ عَلَى بْنِ أَبِي طَالِبٍ أَنَّهَا قَالَ عَقْلُ الْمَرْءَةِ عَلَى النَّصْفِ مِنْ دِيَةِ الرَّجُلِ فِي النَّفْسِ وَ فِيمَا دُونَهَا .))

(سنن الکبریٰ از امام تیمی، ج 8، ص 96۔ نیز کتاب الجہا از امام محمد، ج 4، ص 284)

”ابراهیم نخعی فرماتے ہیں کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ اور حضرت علی رضی اللہ عنہ دونوں کا یہ قول

ہے کہ عورت کے قتلِ نفس اور زخموں کی دیت مرد کی دیت سے آدمی ہے۔“

تفسیر نیشاپوری (تفسیر غرائب القرآن) میں اسی آیتِ دیت کے تحت مذکور ہے کہ:

((ان دیة المرأة نصف دیة الرجل با جماع المعتبرین من  
الصحابه.))

”عورت کی دیت مرد کی دیت کا نصف ہے اور اس پر معتبر صحابہ کا اجماع ہے۔“

### اجماع امت:

قتلِ خطاہ میں عورت کی دیت مرد کے مقابل میں نصف ہونے پر امتِ مسلمہ کا اجماع ہے۔ اسی حقیقت کو علامہ ابن رشد اپنی کتاب ”بداية المجتهد“ میں انہمہ اربعہ کے متفقہ مسلک کے طور پر بیان فرماتے ہیں:

1 - ((اما دیة المرأة-ة فانهم اتفقوا على النصف من دیة الرجل في  
النفس فقط.)) (بداية المجتهد، ج 2، ص 315)

”باقي رہا عورت کا معاملہ تو اس بارے میں سب کا اتفاق ہے کہ عورت کی دیت مرد کی دیت سے آدمی ہے۔“

2 - التشریع الجنائی میں عبدالقادر عودہ شہید لکھتے ہیں کہ عورت کی نصف دیت پر پوری امت متفق ہے۔

رو من المستفقة عليه ان دیة المرأة على النصف من دیة الرجل  
في القتل. (التشریع الجنائی، ج 1، ص 669)

”اس امر پر امت کا اتفاق رائے ہے کہ قتل (خطاہ) کی صورت میں عورت کی دیت مرد کی دیت کا نصف ہوگی۔“

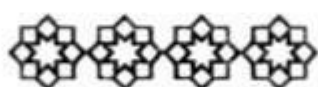
اب اگر اجماع امت بھی دین میں جلت ہے اور وہ یقیناً جلت ہے تو ہم کہہ سکتے ہیں کہ اسلامی قانون میں قتلِ خطاہ کی صورت میں عورت کی دیت مرد سے نصف ہے۔ اور اس بارے

میں غامدی صاحب کا موقف صحیح نہیں ہے۔

### حاصل بحث:

حاصل بحث یہ ہے کہ قانون اسلامی میں قتل خطاہ کی صورت میں دیت کی مقدار سو اونٹ مقرر ہے، البتہ عورت کی دیت مرد کی دیت سے نصف رکھی گئی ہے۔ قرآن و سنت سے اسی کی تائید ہوتی ہے اور تعالیٰ صحابہ و اجماع امت سے بھی یہی امر ثابت ہوتا ہے۔ لہذا غامدی صاحب کا یہ موقف غلط ہے کہ اسلام میں اس دیت کی مقدار مقرر نہیں اور یہ کہ عورت اور مرد کی دیت برابر نہیں ہے۔ عورت پیداواری عامل یا معاشی طور پر کسی کی کفیل نہیں ہوتی۔ اس لیے بالعموم اس کی ہلاکت سے خاندان یا ورثاء کو اس قدر مالی نقصان نہیں اٹھانا پڑتا جس قدر مالی نقصان ایک مرد کے مرجانے سے اٹھانا پڑتا ہے۔ اسی طرح وراثت میں بھی قرآن نے مرد کے مقابلے میں عورت کا حصہ نصف قرار دیا ہے۔ اور مالی معاملات میں بھی آدمی گواہی رکھی ہے۔

لیکن دین کے بارے میں کسی مسلمان کا یہ طرز عمل ہرگز نہیں ہو سکتا کہ جب تک اسے شریعت کے اوامر و نواہی کی حکمت سمجھ میں نہ آئے، یا اگر کوئی شرعی مسئلہ اس کی خواہش نفس کے خلاف ہو تو وہ اسے تسلیم نہ کرے، ایسا کرنا ایمان کے منافی اور کفر کے متادف ہے۔



## 8۔ پردے کے بارے میں مغالطہ انگلیزیاں

عورت کے پردے کے بارے میں جناب جاوید احمد غامدی صاحب کا کوئی ایک موقف نہیں ہے بلکہ وہ وقت اور حالات کے مطابق اپنا موقف بدلتے رہتے ہیں:

⦿ کبھی فرماتے ہیں کہ عورت کے لیے چادر، برقت، دوپٹے اور اوڑھنی کا تعلق دور نبوی کی عرب تہذیب و تمدن سے ہے اور اسلام میں ان کے بارے میں کوئی شرعی حکم موجود نہیں ہے۔

⦿ کبھی ارشاد ہوتا ہے کہ سورہ الاحزاب کی آیت 59..... جس میں ازواج مطہرات، بنات بی ملائیم اور عام مسلمان خواتین کو جلباب (یعنی بڑی چادر اوڑھ کر اور اس کا کچھ حصہ چہرے پر لٹکا کر گھر سے باہر نکلنے کا حکم ہے ..... یہ حکم ایک عارضی حکم تھا اور ایک وقتی تدبیر تھی جو مسلم خواتین کو منافقین اور یہودیوں کی طرف سے چھیڑ چھاڑ اور ایذا پہنچانے سے بچانے کے لیے اختیار کی گئی تھی۔ یہ قرآن کا کوئی مستقل حکم نہیں تھا جو بعد میں آنے والی مسلمان خواتین پر بھی لاگو ہو۔

⦿ اور کبھی کہتے ہیں کہ جواب کا تعلق صرف ازواج مطہرات کے ساتھ خاص تھا۔ اس مضمون میں ہم سب سے پہلے قرآن کی روشنی میں پردے کے احکام کی تفصیل بیان کریں گے اور آخر میں پردے کے بارے میں غامدی صاحب کے متلوں اور متضاد موقف پر تبصرہ کریں گے۔

### قرآن مجید میں پردے کے احکام:

عورت کے پردے کے بارے میں اکثر لوگ یہ خلط بحث کرتے ہیں کہ وہ ستر اور حجاب

میں فرق نہیں کرتے، جب کہ شریعت اسلامیہ میں ان دونوں کے الگ الگ احکام ہیں۔ عورت کا ستر یہ ہے کہ وہ اپنے چہرے اور دونوں ہتھیلوں کے سوا اپنا پورا جسم چھپائے گی جس کا کوئی حصہ بھی وہ اپنے شوہر کے سوا کسی اور کے سامنے کھول نہیں سکتی۔ ستر کا یہ پردہ ان افراد سے ہے جن کو شریعت نے محرم قرار دیا ہے اور ان محرم افراد کی پوری تفصیل قرآن مجید کی سورہ نور کی آیت 31 میں موجود ہے اور ان میں عورت کا باپ، اس کا بیٹا، اس کا بھائی، اس کا بھانجہ، اور اس کا بھتیجا وغیرہ شامل ہیں۔ ان محرم افراد سے عورت کے چہرے اور اس کے ہاتھوں کا پردہ نہیں ہے، البتہ ان کے سامنے عورت اپنے سر اور سینے کو اوڑھنی یا دوپٹہ وغیرہ سے ڈھانپے گی۔ ستر اور زینت کے بارے میں احکام سورہ نور میں اسی طرح بیان ہوئے ہیں:

﴿ وَقُلْ لِلْمُؤْمِنَاتِ يَغْضُضْنَ مِنْ أَبْصَارِهِنَّ وَيَحْفَظْنَ فُرُوجَهِنَّ وَلَا  
يُبَدِّلْنَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَلَيَضْرِبْنَ بِخُمُرِهِنَّ عَلَى جُيُوبِهِنَّ  
وَلَا يُبَدِّلْنَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا لِبُعْوَلَتِهِنَّ أَوْ آبَائِهِنَّ أَوْ آبَاءِ بُعْوَلَتِهِنَّ أَوْ  
آبَنَائِهِنَّ أَوْ أَبْنَاءِ بُعْوَلَتِهِنَّ أَوْ إِخْوَانِهِنَّ أَوْ بَنِي إِخْوَانِهِنَّ أَوْ بَنِي  
إِخْوَانِهِنَّ أَوْ بَنِي أَخْوَاتِهِنَّ أَوْ نِسَائِهِنَّ أَوْ مَا مَلَكُتُ أَيْمَانُهُنَّ  
أَوِ التَّابِعِينَ غَيْرِ أُولَى الْأَرْبَةِ مِنِ الرِّجَالِ أَوِ الطِّفْلِ الَّذِينَ لَمْ يَظْهِرُوا  
عَلَى عَوْرَاتِ النِّسَاءِ وَلَا يَضْرِبْنَ بِأَرْجُلِهِنَّ لِيُعْلَمَ مَا يُخْفِينَ مِنْ  
زِينَتِهِنَّ وَتُوَبُوا إِلَى اللَّهِ جَمِيعًا إِيَّاهَا الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ۝ ۰﴾

(النور: 27 تا 31)

”اے نبی! آپ مومن عورتوں سے کہیں کہ وہ اپنی نگاہیں نیپنی رکھیں، اپنے ستر کی حفاظت کریں اور اپنی زینت کو ظاہرنہ کریں مگر جو اس میں سے خود بخود ظاہر ہو جائے اور اپنے دوپٹے اپنے سینوں پر ڈالے رہیں۔ اور اپنی زینت کو ظاہرنہ کریں مگر اپنے شوہروں کے سامنے، یا اپنے باپ کے، یا اپنے سر کے، یا اپنے بیٹوں کے، یا اپنے شوہر کے بیٹوں کے، یا اپنے بھائیوں کے، یا اپنے بھائیوں

کے بیٹوں کے، یا اپنی بہنوں کے بیٹوں کے، یا اپنی عورتوں کے، یا اپنے لوگوں کے غلام کے، یا زیر دست مردوں کے جو کچھ غرض نہیں رکھتے، یا اپنے لڑکوں کے جو عورتوں کے پرداے کی باتوں سے ابھی ناواقف ہوں۔ اس کے علاوہ وہ اپنے پاؤں زور سے نہ ماریں کہ ان کی مخفی زینت معلوم ہو جائے اور اے ایمان والو! تم سب مل کر اللہ کی طرف رجوع کرو، تاکہ تم فلاح پاؤ۔“

گھر میں محرم مردوں کے سامنے عورت کے لیے پرداے کی یہی صورت ہے۔ مگر عورت کا حجاب اس کے ستر سے بالکل مختلف ہے اور یہ وہ پرداہ ہے، جب عورت گھر سے باہر کی ضرورت کے لیے نکلتی ہے یا گھر کے اندر غیر محرم مردوں سے سامنا ہوتا ہے۔ جیسا کہ قرآن کریم میں اسے بھی ”حجاب“، قرار دیا گیا ہے:

﴿وَإِذَا سَأَلُتُمُوهُنَّ مَتَاعًا فَاسْتَلُوْهُنَّ مِنْ وَرَاءِ حِجَابٍ﴾

(الاحزاب: 53)

”جب تم ان (ازدواج مطہرات) سے کسی شے کا سوال کرو تو حجاب کے پیچھے سے کیا کرو۔“

اس صورت میں شریعت کے وہ احکام ہیں جو اجنبی مردوں سے عورت کے پرداے سے متعلق ہیں۔ حجاب کے یہ احکام قرآن مجید کی سورہ احزاب کی دو آیات (54 اور 59) میں بیان ہوئے ہیں جن کا مفہوم یہ ہے کہ گھر سے باہر نکلتے وقت عورت جلباب (یعنی بڑی چادر اور ڈھنڈے گی تاکہ اس کا پورا جسم ڈھک جائے، ایسے ہی چہرے پر بھی چادر کا ایک پلوڈا لے گی۔ اب وہ صرف اپنی آنکھ کھلی رکھ سکتی ہے، باقی پورا جسم چھپائے گی۔ یہ چہرے پر نقاب کا حکم ہے، اجنبی مردوں سے عورت کا یہ پرداہ ہے، جسے ”حجاب“ کہا جاتا ہے۔ اردو زبان میں اسے ”گونجھٹ نکالنا“، بھی کہتے ہیں۔ اس کے بارے میں ارشادِ خداوندی ہے کہ:

﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُلْ أَرْوَاجِلْ وَبَسِّتِلْ وَنَسَاءُ الْمُؤْمِنِينَ يُدْنِيْنَ عَلَيْهِنَّ مِنْ جَلَابِيْهِنَّ ذَلِكَ أَدْنَى أَنْ يُعْرَفُنَ فَلَا يُؤْذِنَ وَكَانَ اللَّهُ

## غَفُورًا رَّحِيمًا ۝

(الاحزاب: 59)

”اے نبی! اپنی بیویوں، بیٹیوں اور مسلمان عورتوں سے کہہ دو کہ اپنے اوپر اپنی چادروں کے پلوٹکالیا کریں۔ یہ زیادہ مناسب طریقہ ہے تاکہ وہ پہچان لی جائیں اور انھیں کوئی نہ ستائے۔ اللہ تعالیٰ بخشنا والامہربان ہے۔“

سب سے پہلے اس آیت کے اصل الفاظ پر غور کیجیے۔ اس میں **يُذْنِينَ** کا الفاظ آیا، جس کا مصدر ادناہ ہے اور عربی زبان میں اس کے معنی ”قریب کرنے“ اور ”لپیٹ لینے“ کے ہیں مگر جب اس کے ساتھ **عَلَى** کا صلہ آجائے تو پھر اس میں اڑخاء کا مفہوم پیدا ہو جاتا ہے کہ ”اوپر سے لٹکالینا“۔ دوسرا ہم لفظ **جَلَابِيْهَنَ** ہے۔ **جَلَابِيب** جمع ہے جلباب کی جس کے معنی رداء یعنی ”بڑی چادر“ کے ہیں اور اس کے ساتھ **مِنْ** کا حرف آیا ہے جو یہاں تبعیض ہی کے لیے ہو سکتا ہے، یعنی چادر کا ایک حصہ۔ مطلب یہ ہے کہ عورتیں جب کسی ضرورت کے لیے گھر سے باہر نکلیں تو اپنی بڑی چادریں اچھی طرح اوڑھ لپیٹ لیں اور ان کا ایک حصہ یا ان کا پلو اپنے اوپر لٹکالیا کریں۔ اردو زبان میں اسے گونگھٹ نکالنا کہا جاتا ہے۔ ادناہ **عَلَى** کے الفاظ کا استعمال عربی زبان میں اسی مفہوم کے لیے ہے۔ جب کسی عورت کے چہرے پر سے کپڑا سرک جائے تو اسے دوبارہ چہرے پر لٹکا لینے کے لیے عربی زبان میں یوں کہا جائے گا۔

((أَدْنِيْ ثَوْبَلِتْ عَلَى وَجْهِكِ).)

”اپنا کپڑا اپنے چہرے پر لٹکالو۔“

اور جب ہم یہ کہتے ہیں کہ عورت کے لیے چہرے کے پردے اور کپڑا لٹکانے کا یہ حکم اجنبی مردوں سے متعلق ہے تو یہ مفہوم لینے کا واضح قرینہ اسی آیت کے ان الفاظ میں موجود ہے کہ ((ذِلِكَ أَدْنِيْ أَنْ يُعْرَفُنَ فَلَا يُؤْذَنَ)) یعنی جب عورتیں اپنے چہرے کا پردہ کریں اور چادر اوڑھیں گی تو اجنبی لوگوں کو معلوم ہو جائے گا کہ یہ شریف زادیاں ہیں۔ اس طرح کسی بد باطن کو یہ جرأت نہ ہوگی کہ وہ ان کو چھیڑے یا استائے۔ ظاہر ہے کہ اس طرح پہچانے

کی اور چھیڑنے ستابنے کی صورت گھر سے باہر کے ماحول ہی میں پیش آسکتی ہے۔ دوسرے یہ کہ بڑی چادر لینے کی ضرورت بھی عموماً گھر سے باہر ہو سکتی ہے، کیونکہ گھر میں اجنبی مردوں کی آمد شاذ و نادر ہی ہوتی ہے۔ گھر میں چونکہ اکثر محرم مردوں سے ہی سامنا ہوتا ہے، لہذا اس کے لیے عورت بنکے پردازے کے بارے میں اللگ سے حکم موجود ہے جو سورہ نور کی آیت 31 میں اس طرح آیا ہے: ﴿وَلِيُضُرِّبُنَّ بِخُمُرٍ هُنَّ عَلَىٰ جِيُوبِهِنَّ﴾ ..... اور عورتوں کو چاہیے کہ وہ اپنی اوڑھنیاں اپنے سینوں پر ڈال لیا کریں۔ ”گویا گھر کے اندر عورت کو چادر پہننے کی ضرورت نہیں، صرف اوڑھنی کافی ہو سکتی ہے، کیونکہ گھر میں اجنبی مردوں سے بہت کم سامنا ہوتا ہے اور جب وہ گھر سے باہر نکلے گی تو بڑی چادر اوڑھے گی جس کا ایک حصہ اپنے چہرے پر بھی ڈال لے گی۔

پرداز کے سلسلہ میں تیسرا اہم آیت سورۃ الاحزاب کی آیت حباب (نمبر 53) بھی ہے جس میں یہ مسئلہ بیان ہوا کہ اگر کوئی غیر محرم شخص خواتین خانہ سے کسی چیز کا سوال کرے تو اسے حباب کے پیچھے سے یہ تقاضا کرنا چاہیے۔ اس سے یہ پتہ چلتا ہے کہ جہاں سورۃ الاحزاب کی آیت 59 کی رو سے خواتین کو گھروں سے باہر جلباب ..... یعنی ایسی بڑی چادر جو سر سے انھیں ڈھانپ لے اور اس میں ان کا چہرہ بھی چھپ جائے ..... اوڑھنے کا حکم ہے، وہاں سورۃ الاحزاب کی آیت 53 کی رو سے گھروں کے اندر بھی غیر محرم مردوں سے انھیں حباب کا اہتمام کرنا چاہیے۔ یہ احکام تو غیر محرم مردوں کے لیے ہیں، جہاں تک محرم مردوں کا تعلق ہے تو سورۃ نور کی آیت زینت (27) کی رو سے عورتوں کو چند محرم مردوں کے سامنے ہی اپنی زینت دکھانے کی اجازت ہے۔

امت مسلمہ کے تمام جلیل القدر مفسرین نے سورۃ احزاب کی اس آیت 59 کا یہی مفہوم بیان کیا ہے:

1۔ حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہا نے اس کی جو تفسیر بیان فرمائی ہے، اسے حافظ ابن کثیر نے اپنی تفسیر میں اس طرح نقل کیا ہے کہ:

((أَمْرَ اللَّهِ نِسَاءَ الْمُؤْمِنِينَ إِذَا خَرَجْنَ مِنْ بُيُوتِهِنَّ فِي حَاجَةٍ أَنْ يَغْطِينَ وَجْهَهُنَّ مِنْ فَوْقِ رُؤْسِهِنَّ بِالْجَلَابِيبِ وَيَدِيهِنَّ عِنْدَهُنَّ وَاحِدَةً.))

(تفیر القرآن العظیم ج 3، ص 518، طبع بیروت)

”اللہ نے مسلمان عورتوں کو حکم دیا ہے کہ جب وہ کسی کام کے لیے گھروں سے نکلیں تو اپنی چادروں کے پلو اور پر سے ڈال کر اپنا منہ چھپالیں اور صرف ایک آنکھ کھلی رکھیں۔“

2۔ ابن جریر اور ابن منذرؓ کی روایت ہے کہ محمد بن سیرینؓ نے حضرت عبیدہ سلمانی سے اس آیت کا مطلوب پوچھا۔ (یہ حضرت عبیدہ بنی صالحؓ کے زمانے میں مسلمان ہو چکے تھے مگر حاضر خدمت نہ ہو سکے تھے۔ حضرت عمر بن الخطابؓ کے زمانے میں مدینہ آئے اور وہیں کے ہو کر رہ گئے۔ انہیں فقه اور قضا میں قاضی شریح بن الشعفہؓ کے ہم پلہ مانا جاتا تھا۔) انہوں نے جواب میں کچھ کہنے کی بجائے اپنی چادر اٹھائی اور اسے اس طرح اوڑھا کہ پورا سرا اور پیشانی اور پورا منہ ڈھا تک کر صرف ایک آنکھ کھلی رکھی۔

3۔ امام ابن حجر طبریؓ نے اپنی تفسیر جامع البیان (ج: 33/22) پر اسی آیت کے تحت لکھا ہے کہ ”شریف عورتیں اپنے لباس میں لوٹدیوں سے مشابہ بن کر گھر سے نہ نکلیں کہ ان کے چہرے اور سر کے بال کھلے ہوئے ہوں، بلکہ انھیں چاہیے کہ اپنے اوپر اپنی چادروں کا ایک حصہ لٹکالیا کریں تاکہ کوئی فاسق ان کو چھیڑنے کی جرأت نہ کریں۔“

4۔ امام فخر الدین رازیؓ اپنی تفسیر کبیر میں اسی آیت کے ضمن میں لکھتے ہیں کہ:

((فَأَمْرَ اللَّهِ الْحَرَائِرَ بِالتَّجْلِبِ ..... الْمَرَادُ يَعْرَفُ أَنَّهُنْ لَا يَزْنِنُونَ لَأَنَّ مِنْ تِسْرِ وَجْهَهَا مَعَ أَنَّهُ لَيْسَ بِعُورَةٍ لَا يَطْمَعُ فِيهَا أَنَّهَا تُكَشَّفُ عُورَتُهَا فَيَعْرَفُ أَنَّهُنْ مُسْتُورَاتٌ لَا يُمْكِنُ طَلْبُ الزِّنَا مِنْهُنَّ.))

”اللہ تعالیٰ نے آزاد عورتوں کو چادر اور ڈھنے کا حکم دیا ہے۔ اس سے مقصود یہ ہے

کہ لوگوں کو معلوم ہو جائے کہ یہ بد کار عورتیں نہیں ہیں۔ کیونکہ جو عورت اپنا چاہرہ چھپائے گی، حالانکہ چہرہ ستر میں داخل نہیں ہے، اس سے کوئی شخص یہ موقع نہیں کر سکتا کہ وہ اپنا ستر غیر کے سامنے کھولنے پر راضی ہوگی۔ اس طرح ہر شخص جان لے گا کہ یہ باپر دہ عورتیں ہیں، ان سے زنا کی امید نہیں کی جاسکتی۔“

5۔ مشہور مفسر زمخشری، اسی آیت کی تفسیر میں بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ:

((ير خينها عليهم ويغطين بها وجههن وأعطافهن .))

(الکشاف، جلد 2، صفحہ 221)

”وہ اپنے اوپر اپنی چادروں کا ایک حصہ لٹکالیا کریں اور اس سے اپنے چہرے اور اپنے اطراف کو اچھی طرح ڈھانک لیں۔“

6۔ علامہ نظام الدین نیشاپوری اپنی تفسیر ”غائب القرآن“ میں اسی آیت کی تفسیر میں لکھتے ہیں:

”عورتیں اپنے چادر کا ایک حصہ لٹکالیا کریں، اس طرح عورتوں کو سرا اور چہرہ ڈھانکنے کا حکم دیا گیا ہے۔“

(جلد 22، صفحہ 32)

7۔ مشہور حنفی مفسر ابو بکر جصاص اپنی تفسیر میں اسی آیت کے بارے میں تحریر کرتے ہیں کہ:

((في هذه الآية دلالة أن المرأة مأمورة بستر وجهها عن الأجنبيين وإظهار الستر والعفاف عند الخروج لتلا يطبع أهل الريب فيهن .))

”یہ آیت اس بات پر دلالت کرتی ہے کہ عورت کو اجنبيوں سے اپنا چہرہ چھپانے کا حکم ہے اور اسے گھر سے نکلتے وقت ستر اور عفت کا اظہار کرنا چاہیے تاکہ مشتبہ سیرت و کردار کے لوگ اسے دیکھ کر کسی طمع میں بتلانہ ہوں۔“

(احکام القرآن، جلد 3، صفحہ 458)

8۔ علامہ عبداللہ بن احمد بن محمود نسفي میں اسی آیت کے تحت لکھتے ہیں کہ:

((وَمَعْنَى ﴿يُذْنِينَ عَلَيْهِنَّ مِنْ جَلَابِيْهِنَّ﴾ يرخینہن علیہن  
ویعطینہن بہا وجہہن وأعطافہن .))

(تفسیر نسفي، ج: 3، ص: 313)

”اور آیت کے الفاظ ﴿يُذْنِينَ عَلَيْهِنَّ مِنْ جَلَابِيْهِنَّ﴾ کا مطلب یہ ہے کہ عورتیں اپنے اوپر اپنی چادروں کا ایک حصہ لٹکالیا کریں اور اس طرح اپنے چہروں اور اپنے اطراف کو اچھی طرح ڈھانک لیں۔“

9۔ مفتی محمد شفیع مرحوم اپنی تفسیر ”معارف القرآن“ میں اسی آیت کے تحت لکھتے ہیں کہ: ”اس آیت نے بصراحت چہرہ کے چھپانے کا حکم دیا ہے۔ جس سے اس مضمون کی مکمل تائید ہو گئی جو اوپر حجاب کی پہلی آیت کے ذیل میں مفصل بیان ہو چکا ہے کہ چہرہ اور ہتھیلیاں اگرچہ فی نفہ ستر میں داخل نہیں، مگر بوجہ خوف فتنہ کے ان کا چھپانا بھی ضروری ہے، صرف مجبوری کی صورتیں مستثنی ہیں۔“

(معارف القرآن، جلد 4، صفحہ 234)

10۔ مولانا سید ابوالاعلیٰ مودودی مرحوم نے اس آیت کے تحت اپنی تفسیر میں لکھا ہے کہ: ”اللہ تعالیٰ صرف چادر لپیٹ کے زینت چھپانے ہی کا حکم نہیں دے رہا ہے بلکہ یہ بھی فرم رہا ہے کہ عورتیں چادر کا ایک حصہ اپنے اوپر سے لٹکالیا کریں۔ کوئی معقول آدمی اس ارشاد کا مطلب اس کے سوا کچھ نہیں لے سکتا کہ اس سے مقصود گھونگھٹ ڈالنا ہے تاکہ جسم و لباس کی زینت چھپنے کے ساتھ ساتھ چہرہ چھپ جائے۔“

(تفہیم القرآن، جلد 4، صفحہ 131)

11۔ مولانا امین احسن اصلاحی اپنی تفسیر ”تدبر قرآن“ میں اس آیت کی تشرح کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ:

”قرآن نے اس جلباب سے متعلق یہ ہدایت فرمائی کہ مسلمان خواتین گھروں سے باہر نکلیں تو اس کا کچھ حصہ اپنے اوپر لٹکالیا کریں تاکہ چہرہ بھی فی الجملہ ڈھک جائے اور انہیں چلنے پھرنے میں بھی زحمت نہ آئے۔ بھی جلباب ہے جو آج بھی دیہات میں شریف بوڑھی عورتیں لیتی ہیں جس نے بڑھ کر برقع کی شکل اختیار کر لی ہے۔“

(تدبر قرآن، جلد 6، صفحہ 269)

حضرات مفسرین نے سورہ احزاب کی اسی زیر بحث آیت 59 میں چہرے کے پردے کا حکم سمجھا ہے اور چہرے کا یہ پردہ خود قرآن مجید سے ثابت ہے۔ ظاہر ہے کہ اسلام کے پیش نظر زنا اور زنا کے مقدمات و محرکات کی پیش بندی اور روک تھام ہے۔ ورنہ حقیقت ہر شخص پر عیاں ہے کہ ایک جوان عورت کا چہرہ ہی سب سے زیادہ جاذب نگاہ اور صرفی محرک ہوتا ہے، بالخصوص جب اسے غازہ و رنگ سے بھی خوب مزین کر دیا جائے۔ فقط چہرہ دیکھ لینے ہی سے عورت کے حسن و جمال کا اندازہ کر لیا جاتا ہے اور بغیر چہرہ دیکھے اس کے حسن و جمال کا تصور ممکن نہیں ہوتا۔ پھر یہ کیسے ممکن ہے کہ جو اسلام محرکاتِ زنا کو ایک ایک کر کے ان کی مخالفت کرتا ہے۔ جو نامحرم عورت کو دیکھنے پر پابندی لگاتا ہے اور غرض بصر کا حکم دیتا ہے۔ جو مرد اور عورت کو تہائی میں بیکجا ہونے سے روکتا ہے۔ جو عورت کو کسی غیر مرد سے بات کرتے وقت لگاؤٹ کا لہجہ اختیار کرنے سے منع کرنا ہے۔ جو اس کی آواز کا پردہ چاہتا ہے کہ عورت نماز میں امام کو اس کی غلطی پر ٹوکنے کے لیے ” سبحان اللہ“ تک نہ کہے۔ عورت اپنی کوئی زینت بھی غیر مرد کو نہ دکھائے۔ وہ اسلام یہ کیسے چاہے گا کہ چھوٹے چھوٹے دروازوں پر تو کندیاں چڑھائی جائیں اور سب سے بڑے دروازے کو چوپٹ کھلا چھوڑ دیا جائے، اور نسوانی حسن و جمال کے مرکز چہرے کو چھپانے کا کوئی حکم نہ دیا جائے۔

البتہ ہنگامی اور جنگی صورت حال میں یا حج اور عمرہ کے مناسک ادا کرتے وقت، علاج معالج کی صورت میں اور زیادہ بوڑھی عورت کے لیے چہرے کے پردے میں رخصت دی گئی

ہے، مگر اصل حکم جو عام ہے اور سب کے لیے ہے، وہ یہی ہے کہ اسلام میں عورت کے چہرے کا پردہ ضروری ہے۔ شریعت اسلامیہ نے اسی کا حکم دیا ہے۔

### پردے کے بارے میں غامدی صاحب کا موقف اور اس پر ہمارا تبصرہ:

عورت کے پردے کے بارے میں جناب جاوید غامدی صاحب کا موقف ”ارتقا پذیری“ کا شکار رہتا ہے اور وقت کے ساتھ ساتھ حالات کے مطابق بدلتا رہتا ہے۔

اس کی مثالیں درج ذیل ہیں:

1۔ دوپٹے سے متعلق ایک سوال کا جواب دیتے ہوئے فرماتے ہیں کہ؛ ”اصل میں ضرورت اس بات کی ہے کہ خواتین کو اس بات کا احساس دلا�ا جائے کہ اب تک تہذیب و ثقاوت کیا ہے اور انھیں کن حدود کا پابند رہ کر زندگی بسر کرنی چاہیے۔ دوپٹہ ہمارے ہاں مسلمانوں کی تہذیبی روایت ہے، اس بارے میں کوئی شرعی حکم نہیں ہے۔ دوپٹے کو اس لحاظ سے پیش کرنا کہ یہ شرعی حکم ہے، اس کا کوئی جواز نہیں۔ البتہ اسے ایک تہذیبی شعار کے طور پر ضرور پیش کرنا چاہیے۔ اصل چیز سینہ ڈھانپنا اور زیب و زینت کی نمائش نہ کرنا ہے۔ یہ مقصد کسی اور ذریعے سے حاصل ہو جائے تو کافی ہے، اس کے لیے دوپٹہ ہی ضروری نہیں ہے۔“

(ماہنامہ اشراق، مئی 2002ء صفحہ 47)

اس سے معلوم ہوا کہ غامدی صاحب کے نزدیک مسلمان عورت کے لیے دوپٹہ یا اوڑھنی کا استعمال کوئی شرعی حکم نہیں ہے، بلکہ ایک تہذیبی شعار اور رسم و رواج ہے، جبکہ دوسری طرف قرآن مجید کی نص قطعی اور واضح حکم ہے کہ

﴿وَلِيُضْرِبُنَّ بِخُمُرِهِنَّ عَلَى جُيُوبِهِنَّ﴾

(النور: 27)

”اور چاہیے کہ عورتیں اپنے سینوں پر اپنی اوڑھنیاں (دوپٹے) ڈالے رہیں۔“  
 غالباً غامدی صاحب کے ہاں قرآن سے کوئی شرعی حکم ثابت نہیں ہوتا ہوگا۔

2۔ مارچ 2007ء میں ”جو“ لی وی کے پروگرام ”غامدی نامہ“ میں اسلام اور پرده کے موضوع پر ایک مذاکرہ ہوا۔ اس مذاکرے کے شرکاء میں غامدی صاحب اور تین خواتین: سمیعہ راحیل قاضی، مونا اسلم اور ایک دانشور غزالہ ثار شامل تھیں۔ اس مذاکرے میں غامدی صاحب نے پرداۓ کے بارے میں یہ موقف اختیار کیا کہ:

﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُلْ أَرْزُوا جِلَّكَ وَبَنِتِكَ وَنِسَاءُ الْمُؤْمِنِينَ يُدْنِيْنَ عَلَيْهِنَّ مِنْ جَلَابِيْهِنَّ ذَلِكَ أَذْنَى أَنْ يُعْرَفُنَ فَلَا يُؤْذِنَ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا ۝﴾

(الاحزاب: 59)

”اے نبی! اپنی بیویوں، اپنی بیٹیوں اور مسلمان عورتوں سے کہہ دیں کہ اپنے اوپر اپنی چادروں کے پلوٹکا لیا کریں۔ یہ زیادہ مناسب طریقہ ہے تاکہ وہ پہچان لی جائیں اور انہیں کوئی نہ ستائے اور اللہ بخشنے والا مہربان ہے۔“

اس فرمانِ الہی میں موجود شرعی حکم ایک عارضی اور ہنگامی حکم تھا اور منافقین اور یہود کی طرف سے مسلم خواتین کو چھیڑ چھاڑ اور ایذا رسانی سے بچانے کی ایک وقتی تدبیر تھی۔ اس آیت کا عورت کے پرداۓ سے کوئی تعلق نہیں ہے اور آج یہ حکم باقی نہیں ہے۔ (اس مذاکرے کی سی ڈی ”اسلام میں پرداہ“ کے عنوان سے موجود ہے۔)

یاد رہے کہ غامدی صاحب اس سے پہلے مرتد کے لیے قتل کی سزا، کافر اور مسلمان کی وراثت اور کفار سے جہاد وغیرہ کو بھی وقتی اور ہنگامی احکام کے شرعی احکام کو تسلیم نہیں کرتے۔ اس طرح شریعت کے بیشتر احکام غامدی صاحب کی اس ایک ہی ”لائھی“ اور ”ابلیسی فارمولے“ کی زد میں آ کر ختم ہو جاتے ہیں۔ اللہ اللہ خیر سلا!!

لیکن ہم ان کو ان کے استاد مولانا امین احسن اصلاحی کا اس بارے میں موقف پیش کیے دیتے ہیں۔ وہ سورہ احزاب کی آیت 59 کی تفسیر کرتے ہوئے آخر میں لکھتے ہیں:

”اس نکڑے ﴿ذَلِكَ أَذْنَى أَنْ يُعْرَفُنَ فَلَا يُؤْذِنَ﴾ سے کسی کو یہ غلط فہمی نہ

ہو کہ یہ ایک وقتی تدبیر تھی جو اشرار کے شر سے مسلمان خواتین کو محفوظ رکھنے کے لیے اختیار کی گئی اور اب اس کی ضرورت باقی نہیں رہی۔ اول تو احکام جتنے بھی نازل ہوئے ہیں، سب محکمات کے تحت ہی نازل ہوئے ہیں لیکن اس کے معنی یہ نہیں ہیں کہ وہ محکمات نہ ہوں تو وہ احکام کا اعدم ہو جائیں۔ دوسرے یہ کہ جن حالات میں یہ حکم دیا گیا تھا، کیا کوئی ذی ہوش یہ دعویٰ کر سکتا ہے کہ اس زمانے میں حالات کل کی نسبت ہزار درجہ زیادہ خراب ہیں، البتہ حیا اور عفت کے وہ تصورات معدوم ہو گئے جن کی تعلیم قرآن نے دی تھی۔“

(تدبر قرآن، جلد 6، صفحہ 270)

نیز اسی آیت (الاحزاب: 59) کی تفسیر میں وہ مزید لکھتے ہیں کہ:

”قرآن نے اس جلباب (چادر) سے متعلق یہ ہدایت فرمائی کہ مسلمان خواتین گھروں سے باہر نکلیں تو اس کا کچھ حصہ اپنے اوپر لٹکالیا کریں تاکہ چہرہ بھی فی الجملہ ڈھک جائے اور انھیں چلنے پھرنے میں بھی زحمت پیش نہ آئے۔ یہی ”جلباب“ ہے جو ہمارے دیہاتوں کی شریف بڑی بوڑھیوں میں اب بھی راجح ہے اور اسی نے فیشن کی ترقی سے اب برقعہ کی شکل اختیار کر لی ہے۔ اس برقعہ کو اس زمانہ کے دل دادگان اگر تہذیب کے خلاف قرار دیتے ہیں تو دیں لیکن قرآن مجید میں اس کا حکم نہایت واضح الفاظ میں موجود ہے، جس کا انکار صرف وہی برخود لوگ کر سکتے ہیں جو خدا اور رسول سے زیادہ مہذب ہونے کے مدعی ہوں۔“

(تدبر قرآن، جلد 6، صفحہ 269)

غامدی صاحب کے نزدیک امت مسلمہ کے تمام علماء کرام تو ”خاک“ کے مرتبہ میں ہیں اور پوری امت میں سے صرف ان کے مددوح دو ”علماء“ ہیں جن کو وہ ”آسمان“ کا درجہ دیتے ہیں۔ چنانچہ غامدی صاحب اپنی کتاب ”مقامات“ میں لکھتے ہیں کہ:

”میں نے بھی بہت عالم دیکھے، بہتوں کو پڑھا اور بہتوں کو سنا ہے، لیکن امیں  
احسن اور ان کے استاد حمید الدین فراہی کا معاملہ وہی ہے کہ  
غالب نکتہ داں سے کیا نسبت  
خاک کو آسمان سے کیا نسبت

(مقامات، صفحہ 57، 58، مطبوعہ دسمبر 2001ء، لاہور)

لیکن عورت کے چہرے کے پردے کے بارے میں جاوید احمد غامدی صاحب کا موقف  
نہ صرف قرآن مجید اور اجماع امت کے خلاف ہے، بلکہ ان کے اپنے استاد کے موقف کے  
بھی خلاف ہے۔



تیرابا

## فقہیات

### ۱۔ کفار کے خلاف جہاد و قتال کا انکار

غامدی صاحب کافروں کے خلاف جہاد و قتال کے شرعی فریضے کے بھی منکر ہیں۔ اُن کے خیال میں نبی ﷺ اور آپ ﷺ کے صحابہ کرام نے جو جہاد و قتال کیا تھا اس کا تعلق شریعت سے نہیں تھا۔ اس کے علاوہ وہ یہ بھی کہتے ہیں کہ کفار کے خلاف جہاد و قتال کرنے اور اُن کو ذمی بنانے کا حکم عہد نبوی اور عہد صحابہ کے بعد اب ہمیشہ کے لیے ختم ہو چکا ہے۔ چنانچہ وہ اپنی کتاب ”میزان“ میں لکھتے ہیں کہ:

”انہیں (نبی ﷺ اور آپ کے صحابہ کو) قتال کا جو حکم دیا گیا، اس کا تعلق شریعت سے نہیں بلکہ اللہ تعالیٰ کے قانون اتمامِ جحث سے ہے۔“

(میزان، ص 264، طبع دوم اپریل 2002ء)

اس کے بعد وہ مزید لکھتے ہیں کہ:

”یہ بالکل قطعی ہے کہ منکرین حق (کافروں) کے خلاف جنگ اور اس کے نتیجے میں مفتوحیں پر جزیہ عائد کر کے انہیں ملکوم اور زیر دست بنائ کر رکھنے کا حق اب ہمیشہ کے لیے ختم ہو گیا ہے۔“

(میزان، ص 270، طبع دوم اپریل 2002ء)

اس سے معلوم ہوا کہ غامدی صاحب کے نزدیک نبی ﷺ اور آپ کے صحابہ کرام ﷺ نے کفار کے خلاف جو جہاد و قتال کیا وہ نعوذ باللہ ایک غیر شرعی اقدام تھا۔ اُنّا  
لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ

اسی طرح غامدی صاحب کی رائے میں مسلمانوں کے لیے یہ بھی جائز نہیں کہ وہ کفار کے خلاف جہاد کریں اور فاتح ہو کر آنکو ذمی بنائیں۔ پھر اگر جہاد ہی جائز نہیں رہا تو مال غنیمت کیسے جائز رہے گا؟ وہ بھی تو غامدی صاحب کی شریعت میں حرام قرار پائے گا۔

العياذ بالله

امت مسلمہ میں سے آج تک کسی نے جہاد و قتال کے حکم اور فریضے کا کبھی انکار نہیں کیا۔ البتہ نبوت کے ایک جھوٹے مدی مرزا غلام احمد قادریانی (ملعون) نے جو اپنے آپ کو انگریز کا خود کا شہنشاہ پودا کہتا تھا، انگریزوں کی خوشنودی کی خاطر جہاد کو حرام قرار دیا تھا۔ معلوم ہوتا ہے آج غامدی صاحب امریکہ، یورپی یونین، اسرائیل اور بھارت کی رضا حاصل کرنے کے لیے جہاد و قتال کے فریضے کا انکار کر رہے ہیں اور اسے حرام قرار دے رہے ہیں۔

دیکھیے کہ تدریکتی مشابہت پائی جاتی ہے مرزا صاحب اور غامدی صاحب کے درمیان کہ دونوں ہی بیک زبان جہاد کو حرام کہہ رہے ہیں۔  
اب ہم جہاد و قتال کے بارے میں قرآن و سنت کی روشنی میں تفصیلات بیان کریں گے۔

## اسلام اور جہاد و قتال

تمہید:

”جہاد“ کے لفظی معنی ”انہائی کوشش اور جدوجہد کرنے“ کے ہیں۔ اسلامی اصطلاح میں جہاد اُس بھرپور جدوجہد کو کہا جاتا ہے جو اللہ کی راہ میں اُس کے دین کی سر بلندی کے لیے کی جائے۔

اسلام امن اور سلامتی کا دین ہے۔ وہ پوری انسانیت کے لیے امن و سکون کا پیغام ہے۔ لیکن وہ ظلم و جبر کے خلاف جہاد کا حکم دیتا ہے۔

جہاد کی کئی قسمیں ہیں:

جہاد بالمال، جہاد بالقلم، جہاد باللسان، جہاد بالنفس اور جہاد بالسیف وغیرہ۔

جہاد بالمال یہ ہے کہ کوئی مسلمان اللہ تعالیٰ کی راہ میں اور دین کی سر بلندی کے لیے اپنا مال خرچ کرے۔

جہاد بالقلم یہ ہے کہ تحریر کے ذریعے دین کے غلبے کی کوشش کی جائے۔

جہاد بالسان یہ ہے کہ زبان کے ذریعے اعلاء کلمۃ اللہ اور دعوتِ دین کا کام کیا جائے۔

جہاد بالنفس یہ ہے کہ نفسانی خواہشات کے خلاف جہاد کیا جائے۔ اور ان پر قابو پاتے ہوئے نفس کو اللہ و رسول ﷺ کی اطاعت پر لگایا جائے۔

جہاد بالسیف یہ ہے کہ تلوار وغیرہ اسلحے کے ذریعے باطل اور کفر کی طاقتوں کے خلاف جہاد کیا جائے۔ اس جہاد کو قتال بھی کہتے ہیں۔ یہ دفاعی بھی ہوتا ہے اور جارحانہ بھی۔

یاد رہے کہ اردو زبان میں جہاد کا لفظ جہاد کی تمام اقسام کے لیے بھی استعمال ہوتا ہے اور صرف قتال کے معنوں میں بھی جہاد کا لفظ بولا جاتا ہے۔

جہاد و قتال اسلام میں ایک اہم اور مقدس فرضیہ ہے جو قیامت تک جاری رہے گا۔ یہ اہل اسلام کے لیے شوکت و وقار کا ذریعہ ہے اور اس کو چھوڑنے میں ذلت و نامرادی ہے۔ یہ عام حالات میں فرض کفایہ ہے مگر نفیر عام (خاص حالات) میں فرض عین بن جاتا ہے۔ جیسے نماز کا حکم ہے۔ جہاد کے بارے میں فقہائے اسلام کی رائے یہ ہے کہ:

((هو (الجهاد) فريضة محكمة وامرًا ماضياً إلى يوم القيمة))

(الفقه الاسلامی مع ادلة از دکتور وحید زحلی جلد 6، ص 416)

”جہاد محکم فرضیہ ہے جو قیامت تک جاری رہے گا۔“

قرآن و حدیث میں جہاد و قتال کی فرضیت اور اس کے بارے میں تفصیلی فضائل اور احکامات موجود ہیں۔ اس حوالے سے ہم سب سے پہلے قرآنی آیات درج کریں گے اور ان کے بعد احادیث بیان کی جائیں گی۔

### 1- قرآن اور جہاد و قتال:

قرآن مجید کفار کے خلاف جہاد و قتال کا حکم دیتا ہے۔ قرآن میں جہاد فی سبیل اللہ کا

ذکر 26 مقامات پر آیا ہے اور قتال کا تذکرہ 79 جگہ پر ہے۔

1- ﴿كِتَبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ ط﴾

(البقرة: 216)

”(اے مسلمانو! ) تم پر قتال (جہاد) فرض کیا گیا ہے۔“

2- ﴿وَقَاتَلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَأَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ۝﴾

(البقرة: 244)

”اور (اے مسلمانو! ) اللہ کی راہ میں لڑو اور یقین رکھو کہ اللہ سخنے والا اور جانے والا ہے۔“

3- ﴿قَاتَلُوا الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَا بِالْيَوْمِ الْآخِرِ وَلَا يُحِرِّمُونَ مَا حَرَمَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَدِينُونَ دِينَ الْحَقِّ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ حَتَّىٰ يُعْطُوا الْجِزِيرَةَ عَنْ يَدِهِمْ وَهُمْ ضَغِرُونَ ۝﴾

(التوبہ: 29)

”(اے مسلمانو! ) تم لڑو ان اہل کتاب سے جونہ اللہ پر ایمان رکھتے ہیں اور نہ آخر کے دن پر۔ جوان چیزوں کو حرام نہیں سمجھتے، جنہیں اللہ اور اس کے رسول ﷺ نے حرام قرار دیا ہے اور نہ وہ سچے دین کو مانتے ہیں، یہاں تک کہ وہ مغلوب ہو کر خود اپنے ہاتھوں سے جزیہ دیں اور چھوٹے بن کر رہیں۔“

4- ﴿وَمَا لَكُمْ لَا تُقااتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَالْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِّسَاءِ وَالْوِلْدَانِ الَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا أَخْرِجْنَا مِنْ هَذِهِ الْقَرْيَةِ الظَّالِمِ أَهْلُهَا وَاجْعَلْ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ وَلِيًّا وَاجْعَلْ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ نَصِيرًا ۝﴾

(النساء: 75)

”اور تمہیں کیا ہو گیا ہے کہ تم جہاد و قتال نہیں کرتے، اللہ کی راہ میں۔ اُن بے بس مردوں، عورتوں اور بچوں کی خاطر جو اللہ کے آگے فریاد کرتے ہیں کہ اے

ہمارے رب! ہمیں اس بستی سے نکال جس میں ظالموں کا راج ہے۔ ہمارے لیے اپنے پاس سے کوئی حمایتی پیدا کر دے اور ہمارے لیے اپنے پاس سے کوئی مددگار کھڑا کر دے۔“

5- ﴿فَإِذَا لَقِيْتُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا فَصَرُبُّ الرِّقَابِ ط﴾

(محمد:4)

”پھر جب (اے مسلمانو!) کافروں سے تمہارا مقابلہ ہوتا ان کی گرد نہیں مارو۔“

6- ﴿ وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ ط﴾

(البقرة:190)

”اور (اے مسلمانو!) تم اللہ کے راستے میں ان لوگوں سے لڑو جو تم سے لڑتے ہیں۔“

7- ﴿ وَقَاتِلُوا الْمُشْرِكِينَ كَافَةً كَمَا يُقَاتِلُونَكُمْ كَافَةً ط وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ مَعَ الْمُتَّقِينَ ۝﴾

(التوبہ:36)

”اور (اے مسلمانو!) تم سب مل کر مشرکین سے جنگ کرو، جیسے وہ سب مل کر تم سے جنگ کرتے ہیں۔“

8- ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قاتِلُوا الَّذِينَ يَلُوْنَكُمْ مِنَ الْكُفَارِ وَلْيَجِدُوا فِيْكُمْ غِلْظَةً ط﴾

(التوبہ:123)

”اے ایمان والو! ان کافروں سے جنگ کرو جو تمہارے آس پاس ہیں اور چاہیے کہ وہ تمہارے اندر سختی پائیں۔“

9- ﴿ إِنْفِرُوا بِحِفَافًا وَثِقَالًا وَجَاهِدُوا بِأَمْوَالِكُمْ وَأَنْفُسِكُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ۝﴾

(التوبہ:41)

”(اے مسلمانو!) تم نکلو، خواہ ہلکے ہو یا بوجھل اور اپنے مال و جان سے اللہ کی راہ میں جہاد کرو۔ یہ تمہارے لیے بہتر ہے، اگر تم جانتے ہو۔“

10- ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قِيلَ لَكُمْ أَنْفِرُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَثَاقِلُتُمُ إِلَى الْأَرْضِ أَرْضِيْتُمُ بِالْحَيَاةِ الدُّنْيَا مِنَ الْآخِرَةِ فَمَا مَنَاعَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا فِي الْآخِرَةِ إِلَّا قَلِيلٌ ۝ إِلَّا تَنْفِرُوا إِنَّ عِذَابَ اللَّهِ عَذَابًا أَلِيمًا وَيَسْتَبْدِلُ قَوْمًا غَيْرَكُمْ وَلَا تَضُرُّوهُ شَيْئًا وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ۝﴾

(التوبہ: 38-39)

”اے ایمان والو! تمہیں کیا ہو گیا ہے کہ جب تم سے کہا جاتا ہے اللہ کی راہ میں جہاد کے لیے نکلو تو تم زمین سے چپک جاتے ہو؟ کیا تم آخرت کے معاملے میں دنیا کی زندگی پر راضی ہو گئے؟ آخرت کے مقابلے میں دنیا کی زندگی کا سامان بہت تھوڑا ہے۔ اگر تم نہ نکلو گے تو اللہ تمہیں دردناک سزادے گا اور تمہاری جگہ دوسری قوم لے آئے گا اور تم اللہ کا کچھ نہیں بگاڑ سکو گے۔ اور اللہ ہر چیز پر قادر ہے۔“

11- ﴿ وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّىٰ لَا تَكُونَ فِتْنَةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ كُلُّهُ لِلَّهِ ط ۝﴾

(الانفال: 39)

”اور تم کافروں سے لڑو، یہاں تک کہ فتنہ باقی نہ رہے اور دین سارے کا سارا اللہ کے لیے ہو جائے۔“

12- ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ حَرِّضِ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى الْقِتَالِ ط ۝﴾

(الانفال: 65)

”اے نبی! مومنین کو جہاد کا شوق دلائیں۔“

13- ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ جَاهِدِ الْكُفَّارَ وَالْمُنْفِقِينَ وَاغْلُظْ عَلَيْهِمْ ط ۝﴾

(التوبہ: 73)

”اے نبی! کافروں اور منافقوں کے خلاف جہاد کریں اور ان پر ختنی کریں۔“

﴿ وَ أَنْتُمُ الْأَعْلَوْنَ إِنْ كُنْتُمْ مُّؤْمِنِينَ ۝ 14

(آل عمران: 139)

”اور تمہی سربند اور غالب رہو گے اگر تم مومن ہو۔“

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اخْذُوا حِذْرَكُمْ فَإِنْفِرُوا أُثْبَاتٍ أَوْ انْفِرُوا جَمِيعًا ۝ 15

(النساء: 71)

”اے ایمان والو! اپنے دفاع کی تیاری کرو۔ پھر دستے بنا کر یا اکٹھے مل کر جہاد کے لیے نکلا کرو۔“

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ تَنْصُرُوا اللَّهَ يَنْصُرُكُمْ وَيُبَيِّثُ أَقْدَامَكُمْ ۝ 16

(محمد: 7)

”اے ایمان والو! اگر تم اللہ (کے دین) کی مدد کرو گے تو وہ تمہاری مدد فرمائے گا۔ اور تمہارے قدم جمادے گا۔“

﴿ فَرِحَ الْمُخَلَّفُونَ بِمَقْعِدِهِمْ خِلْفَ رَسُولِ اللَّهِ وَكَرِهُوا أَنْ يُجَاهِدُوا بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَقَالُوا لَا تَنْفِرُوا فِي الْحَرِّ طَقْلَ نَارُ جَهَنَّمَ أَشَدُ حَرًّا لَوْ كَانُوا يَفْقَهُونَ ۝ 17

(التوبہ: 81)

”پچھے رہ جانے منافقین اللہ کے رسول ﷺ سے پچھے رہنے پر بہت خوش ہوئے اور انہیں گراں گز را کہ وہ اپنے مال اور اپنی جان سے اللہ کی راہ میں جہاد کریں۔ انہوں نے لوگوں سے کہا: ”گرمی میں نہ نکلو۔“ آپ ان سے کہیں: ”دوڑخ کی آگ اس سے زیادہ گرم ہے۔“ کاش! انہیں سمجھہ ہوتی۔“

﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ صَفَّا كَانَهُمْ بُنيَانٌ ۝ 18

## مَرْصُوصٌ ۝ ۰

(الصف: 4)

”بے شک اللہ ان لوگوں کو پسند کرتا ہے جو اُس کی راہ میں اس طرح مل کر لڑتے ہیں گویا سیسے پلاٹی ہوئی دیوار ہیں۔“

19- ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا لَقِيْتُمْ فِتْنَةً فَاثْبِتُوْا وَإِذْ كُرُوا اللَّهُ كَثِيرًا لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُوْنَ ۝ ۰

(الأنفال: 45)

”اے ایمان والو! جب کسی گروہ سے تمہارا مقابلہ ہو تو ثابت قدم رہو اور اللہ کو بہت یاد کرو، تاکہ تم فلاج پاؤ۔“

20- ﴿ الَّذِينَ آمَنُوا وَهَاجَرُوا وَجَهَدُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ أَعْظَمُ دَرَجَةً عِنْدَ اللَّهِ طَوَّاً لِئِلَّا هُمُ الْفَائِزُوْنَ ۝ ۰ يُبَشِّرُهُمْ رَبُّهُم بِرَحْمَةِ مِنْهُ وَرِضْوَانَ وَجَنَّتِ لَهُمْ فِيهَا نَعِيْمٌ مُّقِيمٌ ۝ ۰ خَلِدِيْنَ فِيهَا أَبَدًا طَإِنَّ اللَّهَ عِنْدَهُ أَجْرٌ عَظِيْمٌ ۝ ۰

(التوبہ: 20-22)

”جو لوگ ایمان لائے، انہوں نے ہجرت کی اور اللہ کے راستے میں اپنے جان و مال سے جہاد کیا، ان کا درجہ اللہ کے ہاں بہت بڑا ہے اور یہی لوگ کامیاب ہیں۔ ان کا رب ان کو خوش خبری دیتا ہے، اپنی رحمت اور خوشنودی کی اور ایسے باغوں کی جن میں ان کے لیے دائمی نعمتیں ہوں گی۔ وہ ان میں ہمیشہ رہیں گے۔  
بے شک اللہ کے پاس بڑا اجر ہے۔“

21- ﴿ وَمَنْ يُقَاتِلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَيُقْتَلُ أَوْ يَعْلَمْ فَسَوْفَ نُؤْتِيهِ أَجْرًا عَظِيْمًا ۝ ۰

(التوبہ: 74)

”اور جو اللہ کی راہ میں جہاد و قتال کرے، پھر شہید ہو جائے یا عازی ہو، تو ہم اُسے بڑا جردیں گے۔“

22- ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَهْلُ أَدْلِكُمْ عَلَى تِجَارَةٍ تُسْجِنُكُمْ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ ۝ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَتُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ بِأَمْوَالِكُمْ وَأَنْفُسِكُمْ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ۝ يَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَيُدْخِلُكُمْ جَنَّتٍ تَجْرِيْ مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَرُ وَمَسَاكِنَ طَيِّبَةً فِي جَنَّتٍ عَدْنَ طَذِيلَ الْفَوْزِ الْعَظِيمِ ۝ وَآخْرَى تُحْبَوْنَهَا نَصْرٌ مِنَ اللَّهِ وَفَتْحٌ قَرِيبٌ طَوَّبَ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ ۝﴾

(الصف: 10 تا 13)

”اے ایمان والو! کیا میں تمہیں ایک ایسی تجارت بتاؤں جو تمہیں ایک دردناک عذاب سے بچائے۔ تم اللہ اور اُس کے رسول ﷺ پر ایمان رکھو اور اللہ کی راہ میں اپنے مال اور اپنی جان سے جہاد کرو۔ یہ تمہارے لیے بہتر ہے، اگر تم جانو۔ پھر اللہ تمہارے گناہ بخش دے گا، تمہیں ایسے باغوں میں داخل کرنے گا، جن میں نہیں بہتی ہوں گی اور ہمیشہ رہنے والے باغوں میں تمہیں عمدہ گھر عطا کرے گا۔ یہ ہے بڑی کامیابی! اور ایک اور چیز جس کی تم تمنا رکھتے ہو، وہ ہے اللہ کی مدد اور جلد حاصل ہونے والی فتح۔ اور (اے نبی! ) آپ ایمان والوں کو خوش خبری دے دیں۔“

23- ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا لَقِيْتُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا زَحْفًا فَلَا تُؤْلُوْهُمُ الْأَدْبَارَ ۝ وَمَنْ يُؤْلِهِمْ يُؤْمِنِدُ بُرَاهَةَ إِلَّا مُتَحَرِّفًا لِقِتَالٍ أَوْ مُتَحَيَّزًا إِلَى فِتَّةٍ فَقَدْ بَاءَ بِغَضَبٍ مِنَ اللَّهِ وَمَأْوَاهُ جَهَنَّمُ طَوَّبَ اللَّهُ الْمَصِيرُ ۝﴾

(الانفال: 15-16)

”اے ایمان والو! جب تمہارا مقابلہ کافروں کے لشکر سے ہو تو پیشہ نہ دکھاؤ اور

جس نے ایسے موقع پر پینچھے دکھائی تو اس پر اللہ کا غضب نازل ہوگا۔ اس کا ٹھکانا جہنم ہے اور وہ بہت ہی برا ٹھکانا ہے۔ البتہ اگر پیچھے ہنا جنگی چال کے لیے ہو یا اپنے دوسرا لشکر سے جانلنے کے لیے ہو تو اس کی اجازت ہے۔“

24- ﴿إِنَّ اللَّهَ اشْتَرَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ بِأَنَّ لَهُمُ الْجَنَّةَ طِيقَاتٌ لِّلَّهِ فِي سَبِيلِهِ فَيَقْتُلُونَ وَيُقْتَلُونَ قَف﴾

(التوبه: 111)

”بے شک اللہ نے مومنوں سے اُن کے جان و مال خرید لیے ہیں کہ وہ انہیں ان کے بد لے میں جنت دے گا، وہ اللہ کی راہ میں دوسروں کو ہلاک کرتے ہیں اور خود بھی شہید ہوتے ہیں۔“

(الْتَّوْبَةُ: 24)

”کہہ دیجیے، اگر تمہارے باپ، تمہارے بیٹے، تمہارے بھائی، تمہاری بیویاں، تمہارا خاندان، تمہارا وہ مال جو تم نے کمایا، تمہارا وہ کار و بار جس کے مندا ہونے کا تمہیں اندیشہ ہے اور تمہارے رہنے کے گھر جنہیں تم پسند کرتے ہو، (یہ ساری چیزیں تمہیں اللہ اور اس کے رسول ﷺ اور اُس کی راہ میں جہاد کرنے سے زیادہ محبوب ہیں تو انتظار کرو، یہاں تک کہ اللہ اپنا حکم بھیج دے۔ اور اللہ نا فرمان لوگوں کو مدد ایت نہیں دیتا۔“

درج بالا قرآنی آیات سے واضح ہوتا ہے کہ اسلام میں جہاد و قتال کی بڑی اہمیت ہے۔ ایک اندازے کے مطابق قرآن مجید میں تین پاروں کے حجم کے برابر ایسی آیات موجود ہیں

جن کا تعلق جہاد و قتال سے ہے۔

جہاد قرآن کی رو سے فرض ہے۔ یہ دفاعی بھی ہوتا ہے اور جارحانہ بھی۔ جہاد اللہ کی راہ میں ان کافروں کے خلاف کیا جاتا ہے جو مسلمانوں کے ملک پر حملہ کریں یا اسلام کے لیے خطرہ بن جائیں۔ یا اسلام کی راہ میں اپنے کفر و شرک اور ظلم و ستم کی وجہ سے رکاوٹ بنیں۔ غیر مسلموں کے کافرانہ اور ظالمانہ اقتدار کا خاتمہ کر کے ان کو ذمی بنا بھی اس کا ایک حصہ ہے۔ پہلے قریب کے کفار سے نپٹا جائے گا، پھر دور والوں سے۔ یہ جہاد و قتال اُس وقت تک جاری رہے گا، جب تک دنیا میں کفر و شرک کے غلبے کا فتنہ باقی ہے۔ اگر مسلمان جہاد نہیں کریں گے تو وہ اللہ تعالیٰ کے قہر و غضب کے مستحق ہوں گے۔ جہاد ہر حال میں کیا جائے گا۔ خواہ وسائل کم ہوں یا زیادہ۔ اقدامی جہاد کے لیے چند شرائط ہیں، مگر مدافعانہ جہاد کے لیے کوئی شرط نہیں۔ وہ مجاہدین اللہ تعالیٰ کے محبوب ہیں جو اُس کی راہ میں صفت باندھ کر اس طرح لڑتے ہیں گویا وہ سیسے پلاٹی ہوئی دیوار ہیں۔ مسلمانوں کو جہاد کا شوق دلایا گیا ہے۔ وہ اپنا تحفظ اور دفاع بھی کریں گے اور میدانِ جنگ میں اللہ کا ذکر کرتے ہوئے ثابت قدمی بھی دکھائیں گے۔ اللہ سبحانہ کا وعدہ ہے کہ وہ سچے مسلمانوں کو ہمیشہ فتح و کامرانی عطا فرمائے گا۔ جہاد سے جی چڑانا منافقت کی علامت ہے۔ جو مجاہد فتح پائے وہ غازی ہے اور جو مارا جائے وہ شہید ہوتا ہے اور اللہ تعالیٰ نے دونوں سے جنت کا وعدہ کر رکھا ہے۔

## 2- احادیث اور جہاد و قتال:

نبی ﷺ نے 27 غزوت میں حصہ لے کر جہاد کیا۔ 56 سرا یا بھیجے۔ ذیل میں جہاد سے متعلق احادیث پیش کی جاتی ہیں:

1 - ((عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ‏؛ قَالَ: سُئِلَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ : أَيُّ الْعَمَلِ أَفْضَلُ؟ قَالَ: إِيمَانٌ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ . قِيلَ ثُمَّ مَاذَا؟ قَالَ: "الْجِهَادُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ". قِيلَ ثُمَّ مَاذَا؟ قَالَ: "حَجَّ مَبْرُورٌ".))

”حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ سے پوچھا گیا کہ کون سا عمل افضل ہے؟ فرمایا: اللہ پر اور اس کے رسول پر ایمان لانا۔ پوچھا گیا: اس کے بعد کون سا عمل افضل ہے؟ فرمایا: جہاد فی سبیل اللہ۔ پوچھا گیا: اس کے بعد؟ فرمایا: مقبول حج۔“

2- ((عَنْ أَبِي ذَرٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: سَأَلْتُ النَّبِيَّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: أَيُّ الْعَمَلِ أَفْضَلُ؟ قَالَ: إِيمَانٌ بِاللَّهِ وَجِهَادٌ فِي سَبِيلِهِ.....))

(بخاری و مسلم)

”حضرت ابو ذر غفاری رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ میں نے نبی ﷺ سے پوچھا: کون سا عمل افضل ہے؟ فرمایا: اللہ پر ایمان لانا اور اس کی راہ میں جہاد کرنا۔“

3- ((عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: مَثَلُ الْمُجَاهِدِ فِي سَبِيلِ اللَّهِ كَمَثَلِ الصَّائِمِ الْقَائمِ الْقَائِمِ بِآيَاتِ اللَّهِ، لَا يَفْتُرُ مِنْ صِيَامٍ وَلَا صَلوةً حَتَّى يَرْجِعَ الْمُجَاهِدُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ.))

(بخاری و مسلم)

”حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ”اللہ کی راہ میں جہاد کرنے والے مجاہد کی مثال ایسے شخص کی ہے جو روزے رکھتا ہو، قیام کرتا ہو، قرآن کی تلاوت کرتا ہو، روزے اور (نفل) نماز میں کوتا ہی نہ کرتا ہو، یہاں تک کہ اللہ کے راستے میں جہاد کرنے والا مجاہد واپس لوٹ آئے۔“

4- ((عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: إِنَّتَدَبَ اللَّهُ لِمَنْ خَرَجَ فِي سَبِيلِهِ لَا يَخْرُجُهُ إِلَّا إِيمَانٌ بِهِ وَتَصْدِيقٌ بِرُسُلِيْ، أَنْ أَرْجِعَهُ بِمَا نَالَ مِنْ أَجْرٍ أَوْ غَنِيْمَةٍ، أَوْ أُدْخِلَهُ الْجَنَّةَ.))

(بخاری و مسلم)

”حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: اللہ تعالیٰ نے اس بات کی ضمانت دی ہے کہ اُس کے راستے میں جو شخص جہاد کرے گا، اُسے صرف مجھ پر اور پیغمبروں پر ایمان کا جذبہ گھر سے نکالے گا، تو میں ایسے شخص کو ثواب یا مال غنیمت کے ساتھ واپس لاوں گا، یا اُسے جنت میں داخل کروں گا۔“

5۔ ((عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ : وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَوْلَا أَنَّ رِجَالًا مِنَ الْمُسْلِمِينَ لَا تَطِيبُ أَنفُسُهُمْ أَن يَتَخَلَّفُوا عَنِّي، وَلَا أَجِدُ مَا أَحْمِلُهُمْ عَلَيْهِ، مَا تَخَلَّفْتُ عَنْ سَرِيَّةِ تَغْزُوْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ. وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ، لَوْدِدْتُ أَنْ أُقْتَلَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ، ثُمَّ أُخْبَيَ، ثُمَّ أُقْتَلُ، ثُمَّ أُخْبَيَ، ثُمَّ أُقْتَلُ، ثُمَّ أُخْبَيَ، ثُمَّ أُقْتَلُ. ))

(بخاری و مسلم)

”حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: قسم اُس ذات کی جس کے ہاتھ میں میری جان ہے، اگر مجھے یہ خیال نہ ہوتا کہ کچھ مسلمان ایسے ہیں جو مجھ سے پیچھے رہنا پسند نہیں کرتے (مگر) میں ان کے لیے سواری کا انتظام نہیں کر سکتا..... تو میں کبھی کسی ایسے لشکر سے پیچھے نہ رہوں جو اللہ کے راستے میں جہاد کے لیے نکلتا ہے۔ اس ذات کی قسم، جس کے ہاتھ میں میری جان ہے، میں پسند کرتا ہوں کہ میں اللہ کی راہ میں شہید ہو جاؤں، پھر زندہ کیا جاؤں، پھر شہید ہوں، پھر زندہ کیا جاؤں، پھر شہید ہوں، پھر زندہ کیا جاؤں پھر شہید ہوں۔“

6۔ ((عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ : مَنْ مَاتَ وَلَمْ يَغْزُ وَلَمْ يُحَدِّثْ بِهِ نَفْسَهُ، مَاتَ عَلَى شُعْبَةِ مِنْ نِفَاقٍ. ))

(صحیح مسلم)

”حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ نبی ﷺ نے فرمایا: جو شخص اس حال میں مرا کہ اس نے نہ جہاد کیا اور نہ اُس کے دل میں جہاد کا شوق اُبھرا تو وہ منافقت کے ایک حصے پر مرا۔“

7- ((عَنْ أَبِي أُمَامَةَ حَمْزَةَ، عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: مَنْ لَمْ يَغْزُ، وَلَمْ يُجَاهِزْ غَازِيًّا، أَوْ يَخْلُفْ غَازِيًّا فِي أَهْلِهِ بِخَيْرٍ، أَصَابَهُ اللَّهُ بِقَارِعَةٍ قَبْلَ يَوْمِ الْقِيَامَةِ. ))

(سنن ابو داؤد)

”حضرت ابو امامہ رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: جس نے نہ خود جہاد کیا، نہ کسی مجاہد کو جہاد کا سامان فراہم کیا اور نہ کسی مجاہد کے پیچھے اس کے گھروالوں کی بھلائی کے ساتھ دیکھ بھال کی، تو اُسے اللہ تعالیٰ قیامت سے پہلے کسی مصیبت میں بتلا کر دے گا۔“

8- ((عَنْ سَهْلِ بْنِ سَعْدٍ حَمْزَةَ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: رِبَاطٌ يَوْمٌ فِي سَبِيلِ اللَّهِ، خَيْرٌ مِنَ الدُّنْيَا وَمَا عَلَيْها. ))

(بخاری و مسلم)

”سهل بن سعد رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: اللہ کی راہ میں ایک دن سرحدوں پر پھرہ دینا، دنیا اور جو کچھ دنیا میں ہے اس سے بہتر ہے۔“

9- ((عَنْ أَنَسِ حَمْزَةَ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ”لَغَدْوَةٌ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَوْ رَوْحَةٌ خَيْرٌ مِنَ الدُّنْيَا وَمَا فِيهَا.“))

(بخاری و مسلم)

”حضرت انس رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: اللہ کے

راتے میں ایک صحیح جانا اور ایک شام جانا، دنیا اور جو کچھ دنیا میں ہے، اُس سے بہتر ہے۔“

10- ((عَنْ سُلَمَانَ الْفَارِسِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ: رِبَاطُ يَوْمٍ وَلِيْلَةٍ فِي سَبِيلِ اللَّهِ، خَيْرٌ مِنْ صِيَامٍ شَهْرٍ وَقِيَامٍ، وَإِنْ مَاتَ جَرِيًّا عَلَيْهِ عَمَلُهُ الَّذِي كَانَ يَعْمَلُهُ وَأَجْرُهُ عَلَيْهِ رِزْقُهُ، وَأَمِنَ الْفَتَانِ. ))

(صحیح مسلم)

”حضرت سلمان فارسی رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو یہ فرماتے ہوئے سنا کہ؛ اللہ کے راتے میں ایک دن اور ایک رات سرحدوں پر پہنچ دینا ایک مہینے کے روزوں اور اس (کی راتوں) کے قیام سے بہتر ہے۔ اگر وہ شخص اسی حالت میں فوت ہو جائے تو جو عمل وہ کرتا تھا، وہ برابر جاری رہے گا اور وہ قبر کے فتنے سے محفوظ رہے گا۔“

11- ((عَنْ أَبِي عَبْدِ الرَّحْمَنِ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: مَا أَغْبَرَتْ قَدَمًا عَبْدِ فِي سَبِيلِ اللَّهِ، فَتَمَسَّهُ النَّارُ. ))

(صحیح بخاری)

”حضرت ابو عبس رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: جس آدمی کے قدم اللہ کی راہ میں غبار آ لود ہوئے اُس پر دوزخ کی آگ حرام ہو گئی۔“

12- ((عَنْ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: أُمِرْتُ أَنْ أُقَاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يَقُولُوا: لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، فَمَنْ قَاتَهَا فَقَدْ عَصَمَ مِنِّي مَالَهُ وَنَفْسَهُ إِلَّا بِحَقِّهِ وَحِسَابُهُ عَلَى اللَّهِ. ))

(بخاری و مسلم)

”حضرت عمر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: مجھے حکم دیا گیا ہے کہ میں لوگوں سے اس وقت تک جنگ کروں، جب تک وہ لا الہ الا اللہ کے قائل نہ ہو جائیں۔ پھر جو اس کا قائل ہو گیا تو اس نے اپنا مال اور اپنی جان کو مجھ سے بچالیا، سوائے اُس کے حق کے اور اُس کا حساب اللہ کے پرداز ہے۔“

((نوٹ: ..... بعض حالات میں صلح بھی ہو سکتی ہے اور جزیہ لے کر بھی ذمیوں کے خلاف جہاد نہیں کیا جائے گا۔))

13 - ((عَنْ زَيْدِ بْنِ خَالِدٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: مَنْ جَهَّزَ غَازِيًّا فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَقَدْ غَزا، وَمَنْ خَلَفَ غَازِيًّا فِي أَهْلِهِ ..... فَقَدْ غَزا. ))

(بخاری و مسلم)

”حضرت زید بن خالد رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: جس نے اللہ کی راہ میں جہاد کرنے والے کو ساز و سامان مہیا کیا، اُس نے بھی جہاد کیا۔ اور جس نے کسی مجاہد کے اہل و عیال کی دیکھ بھال کی اُس نے بھی جہاد میں حصہ لیا۔“

14 - ((عَنِ ابْنِ عَبَاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: عَيْنَانِ لَا تَمْسُهُمَا النَّارُ : عَيْنُ بَكْثٍ فِي خَشْيَةِ اللَّهِ وَعَيْنُ بَاتَتْ تَحْرُسُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ. ))

(ترمذی)

”حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: دو آنکھوں کو دوزخ کی آگ نہیں چھوئے گی۔ ایک وہ آنکھ جو اللہ کے خوف سے روئی۔ دوسری وہ آنکھ جو اللہ کے راستے میں رات بھر پہرہ دیتی رہی۔“

15 - ((عَنْ أَبِي مُوسَى رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: جَاءَ رَجُلٌ إِلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَقَالَ:

الرَّجُلُ يُقَاتِلُ لِلْمَغْنِمِ، وَالرَّجُلُ يُقَاتِلُ لِلَّذِي كُرِّ، وَالرَّجُلُ يُقَاتِلُ لِيُرِى مَكَانَهُ، فَمَنْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ؟ قَالَ: مَنْ قَاتَلَ لِتَكُونَ كَلِمَةُ اللَّهِ هِيَ الْعُلِيَا، فَهُوَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ.)

(بخاری، مسلم، ابو داؤد، نسائی)

”حضرت ابو موسی اشعری رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ ایک شخص نبی ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوا اور اُس نے پوچھا: ایک شخص مال غنیمت کے لیے لڑتا ہے، ایک شہرت حاصل کرنے کے لیے لڑتا ہے اور ایک اس لیے لڑتا ہے کہ اُس کی بہادری کی نمائش ہوتا ان میں سے کوئی اللہ کے راستے میں لڑتا ہے؟ آپ ﷺ نے فرمایا: جو شخص اس لیے جہاد کرتا ہے کہ اللہ کا حکم بلند ہو، صرف وہی اللہ کے راستے میں جہاد کر رہا ہے۔“

16 - ((عَنْ مُعاذِ بْنِ جَبَلٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، أَنَّهُ سَمِعَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ: مَنْ قَاتَلَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَوَاقَ نَاقَةً، فَقَدْ وَجَبَتْ لَهُ الْجَنَّةُ، وَمَنْ جَرَحَ جُرْحًا فِي سَبِيلِ اللَّهِ، أَوْ نُكِبَ نَكْبَةً..... فَإِنَّهَا تَجِدُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ كَأَغْزَرِ مَا كَانَتْ، لَوْنُهَا الزَّعْفَرَانُ، وَرِيحُهَا الْمِسْكُ. وَمَنْ خَرَجَ بِهِ خُرَاجٌ..... فِي سَبِيلِ اللَّهِ، فَإِنَّ عَلَيْهِ طَابَ الشَّهَادَاءِ.))

(ترمذی، ابو داؤد، نسائی)

”حضرت معاذ بن جبل رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے رسول اللہ ﷺ کو یہ فرماتے ہوئے سنا کہ: جس کسی نے اللہ کے راستے میں اونٹنی کا دودھ دو ہے کے وقت کے برابر جہاد کیا، اُس کے لیے جنت واجب ہو گئی۔ اور جس شخص کو اللہ کی راہ میں زخم لگا، یا چوٹ لگی تو وہ زخم یا چوٹ قیامت کے دن اتنی بڑی ہو گی جتنی دنیا میں بڑی سے بڑی ہو۔ اُس کے خون کا رنگ زعفران کی طرح ہو گا۔ اُس کی خوشبو کستوری ہمیں ہو گی۔ اور جس آدمی کو اللہ کی راہ میں پھوڑ انکل آیا تو

بے شک اس پر شہیدوں کا نشان ہے۔“

17- ((عَنْ أَنَسِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: إِنْطَلَقَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَأَصْحَابُهُ حَتَّى سَبَقُوا الْمُسْرِكِينَ إِلَى بَدْرٍ، وَجَاءَ الْمُسْرِكُونَ. فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ۝ قَوْمُوا إِلَى جَنَّةِ عَرْضُهَا السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ ۝ قَالَ عُمَيْرُ بْنُ الْحَمَّامِ: بَخْ بَخْ. فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: مَا حُمِّلَكَ عَلَى فَوْلَكَ: بَخْ بَخْ. قَالَ: لَا، وَاللَّهِ يَا رَسُولَ اللَّهِ! إِلَّا رِجَاءً أَنْ أَكُونَ مِنْ أَهْلِهَا. قَالَ: فَإِنَّكَ مِنْ أَهْلِهَا. قَالَ: فَأَخْرَجَ تَمَرَاتٍ مِنْ قَرْنِهِ، فَجَعَلَ يَأْكُلُ مِنْهُنَّ. ثُمَّ قَالَ: لَئِنْ أَنَا حَيْثُ أَكُلَّ تَمَرَاتِي إِنَّهَا لَحَيَاةٌ طَوِيلَةٌ. قَالَ: فَرَمَى بِمَا كَانَ مَعَهُ مِنَ التَّمَرِ، ثُمَّ قَاتَلَهُمْ حَتَّى قُتِلَ. ))

(صحیح مسلم، کتاب الامارة، حدیث نمبر: 4915)

”حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ اور آپ ﷺ کے صحابہ کرام روانہ ہوئے ، یہاں تک کہ مشرکین سے پہلے بدرا کے مقام پر پہنچ گئے۔ اتنے میں مشرکین بھی آگئے۔ پھر رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ”کھڑے ہو جاؤ! اُس جنت میں جانے کے لیے جس کی چوڑائی آسمانوں اور زمین کے برابر ہے۔“

یہ سن کر حضرت عمر بن حمام رضی اللہ عنہ نے کہا: ”واہ واہ۔“ اس پر رسول اللہ ﷺ نے اُن سے پوچھا: ”یہ تم نے کیوں کہا؟“ اُس نے جواب دیا: ”اللہ کی قسم! یا رسول اللہ ﷺ! صرف اس امید پر کہ میں جنتی ہو جاؤ۔“ آپ ﷺ نے فرمایا: ”بے شک تو جنتی ہے۔“ راوی نے کہا: ”اُس شخص نے اپنے ترکش سے چند کھجوریں نکالیں اور کھانے لگا۔ پھر کہنے لگا: اگر میں یہ کھجوریں کھاتا رہا تو زندگی لمبی ہو جائے گی۔“ راوی نے کہا: پھر اُس نے اپنے ہاتھ سے کھجوریں پھینک

دیں اور لڑکر شہید ہو گیا۔“

18 - ((عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرِ وَبْنِ الْعَاصِ قَالَ اللَّهُمَّ إِنَّ النَّبِيَّ أَنْتَ عَلَيْهِ قَالَ: الْقُتْلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ يُكَفِرُ كُلَّ شَيْءٍ إِلَّا الدِّينَ. ))

(صحیح مسلم)

”حضرت عبد اللہ بن عمر و بن العاص رضی اللہ عنہما روایت کرتے ہیں کہ نبی ﷺ نے فرمایا: اللہ کی راہ میں شہید ہونا قرض کے ساتھا گناہوں کو مٹا دیتا ہے۔“

19 - ((عَنْ أَنَسِ قَطْلَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ : مَا مِنْ أَحَدٍ يَدْخُلُ الْجَنَّةَ، يُحِبُّ أَنْ يَرْجِعَ إِلَى الدُّنْيَا وَلَهُ مَا فِي الْأَرْضِ مِنْ شَيْءٍ، إِلَّا الشَّهِيدُ يَتَمَنَّى أَنْ يَرْجِعَ إِلَى الدُّنْيَا، فَيُقْتَلَ عَشَرَ مَرَّاتٍ لِمَا يَرَى مِنَ الْكَرَامةِ. ))

(بخاری و مسلم)

”حضرت انس رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: کوئی شخص جو جنت میں جائے گا، کبھی دنیا میں واپس لوٹنا پسند نہیں کرے گا، اگرچہ اسے روئے زمین کی ساری دولت دی جائے، لیکن شہید یا آرزو کرے گا کہ وہ دنیا میں واپس جا کر دس بار شہید ہو۔ کیونکہ اسے شہادت کا مقام و مرتبہ معلوم ہو گا۔“

20 - ((عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ : لَا يُكَلِّمُ أَحَدٌ فِي سَبِيلِ اللَّهِ، وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَنْ يُكَلِّمُ فِي سَبِيلِهِ ..... إِلَّا جَاءَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَجُرْحُهُ يَثْعَبُ ..... دَمًا، الْلَّوْنُ لَوْنُ الدَّمِ، وَالرِّيحُ رِيحُ الْمُسْلِكِ. ))

(بخاری و مسلم)

”حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: جو کوئی بھی اللہ کی راہ میں زخمی ہوتا ہے..... اور اللہ کو خوب معلوم ہے کہ اس کی راہ میں

کون زخمی ہوا..... تو وہ قیامت کے دن اس حال میں آئے گا کہ اس کے زخم سے خون بہہ رہا ہوگا، جس کا رنگ خون جیسا ہی ہوگا، مگر خوبصورتی جیسی خوبصورتی ہوگی۔“

21- ((عَنْ أَبِي قَتَادَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَامَ فِيهِمْ، فَذَكَرَ لَهُمْ أَنَّ الْجِهَادَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ، وَالإِيمَانَ بِاللَّهِ أَفْضَلُ الْأَعْمَالِ، فَقَامَ رَجُلٌ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ! أَرَأَيْتَ إِنْ قُتِلْتُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ، يُكَفِرُ عَنِّي خَطَايَايَ؟ فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: نَعَمْ، إِنْ قُتِلْتُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَأَنْتَ صَابِرٌ مُحْتَسِبٌ، مُقْبِلٌ غَيْرُ مُدْبِرٍ. ثُمَّ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: كَيْفَ قُاتَ؟ فَقَالَ: أَرَأَيْتَ إِنْ قُتِلْتُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ، أَيْكَفَرُ عَنِّي خَطَايَايَ؟ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: نَعَمْ، وَأَنْتَ صَابِرٌ مُحْتَسِبٌ، مُقْبِلٌ غَيْرُ مُدْبِرٍ، إِلَّا الدِّينُ، فَإِنَّ جِبْرِيلَ قَالَ لِي ذَلِكَ. ))

(صحیح مسلم)

”حضرت ابو قتادہ رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے کھڑے ہو کر صحابہ کرام کو بتایا کہ اللہ کی راہ میں جہاد کرنا اور اللہ پر ایمان لانا افضل کام ہیں۔ یہ سن کر ایک آدمی کھڑا ہو کر کہنے لگا: ”یا رسول اللہ ﷺ! آپ بتائیں اگر میں اللہ کی راہ میں شہید ہو جاؤں تو کیا میرے گناہ معاف ہو جائیں گے؟“ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ”ہاں! اگر تو اللہ کی راہ میں ثابت قدم ہو اور تواب کی خاطر ایسا کرے، آگے بڑھے، پچھے نہ ہٹئے اور پھر شہید ہو جائے تو تیرے گناہ معاف ہو جائیں گے۔“ اس کے بعد رسول اللہ ﷺ نے اس آدمی سے دریافت فرمایا: ”تو نے کیا پوچھا تھا؟“

وہ بولا: ”اگر میں اللہ کی راہ میں شہید ہو جاؤں تو کیا اس سے میرے گناہ معاف ہو جائیں گے؟“

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ”ہاں! جب تو ثابت قدم ہو، ثواب کی نیت رکھے، آگے بڑھے، پچھے نہ ہٹئے۔ البتہ قرض معاف نہ ہوگا۔ مجھے جبرائیل علیہ السلام نے یہی بتایا ہے۔“

22- ((عَنِ ابْنِ عُمَرَ، قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: إِذَا تَبَايَعْتُمْ بِالْعِينَةِ وَأَخْدُتُمْ أَذْنَابَ الْبَقَرِ وَرَضِيْتُمْ بِالزَّرْعِ وَتَرَكْتُمُ الْجِهَادَ، سَلَطَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ ذُلْلًا لَا يَنْزِعُهُ حَتَّى تَرْجِعُوا إِلَى دِينِكُمْ.))

(سنابی داؤد، حدیث نمبر: 3462)

”حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ: میں نے رسول اللہ ﷺ کو یہ فرماتے سنا کہ: جب تم نیچے عینہ کرو گے، بیلوں کی دمیں تھامے کھیتی باڑی سے خوش رہو گے اور جہاد چھوڑ دو گے تو اللہ تعالیٰ تم پر ذلت مسلط کر دے گا، جسے اس وقت تک تم سے نہیں ہٹائے گا، جب تک تم اپنے دین کی طرف واپس نہیں لوٹو گے۔ (اور جہاد نہیں کرو گے۔)“

غور کیجیے اس حدیث میں صرف جہاد کو دین قرار دیا گیا ہے۔

23- ((عَنْ جَابِرِ بْنِ سَمْرَةَ رضي الله عنه، قال: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ : لَنْ يَرْحَ هَذَا الدِّينُ قَائِمًا ، تُقَاتِلُ عَلَيْهِ عِصَابَةً مِنَ الْمُسْلِمِينَ حَتَّى تَقُومَ السَّاعَةُ.))

(صحیح مسلم)

”حضرت جابر بن سمرہ رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: یہ دین (اسلام) ہمیشہ قائم رہے گا۔ قیامت تک مسلمانوں کی ایک جماعت اس کی خاطر جہاد کرتی رہے گی۔“

مذکورہ بالا احادیث کی روشنی میں جہاد و قتال کی اہمیت واضح ہو جاتی ہے کہ جہاد و قتال ایک فریضہ ہے۔ ایمان لانے کے بعد جہاد افضل عمل ہے۔ جہاد ایک عبادت ہے۔ مجاہد سے

فتح و نصرت اور مال غنیمت کا وعدہ ہے یا پھر جنت کا وعدہ ہے۔ رسول اللہ ﷺ نے خود جہاد کیا اور صحابہ کرام کو اس کی ترغیب فرمائی۔ جہاد سے جی چڑانا منافقت ہے۔ جہاد کو چھوڑ دینے میں ذلت اور مصیبت ہے۔ ایک دن رات اسلامی مرحدوں پر پھرہ دینا، ساری دنیا کے مال و دولت سے بہتر ہے۔ راوی جہاد میں جن قدموں پر گرد و غبار پڑ جائے ان قدموں کو دوزخ کی آگ نہیں چھوئے گی۔ ”جہاد قیامت تک جاری رہے گا۔“

(ابوداؤد، کتاب الجہاد)

مجاہد کے لیے ساز و سامان مہیا کرنا بھی جہاد ہے۔ قرض کے سوا شہید کے تمام گناہ معاف ہو جاتے ہیں۔

### دفاعی اور جارحانہ جہاد:

لیکن اسلام اپنے دفاع کے لیے بھی مسلمانوں کو جہاد کرنے کی اجازت دیتا ہے اور اپنے خلاف کسی ممکنہ خطرے کے خلاف جارحانہ جہاد کا اعلان بھی کرتا ہے۔ اس بارے میں قرآن و احادیث کی تصریحات واضح ہیں۔

جب مسلمانوں کے علاقے پر کفار حملہ کر دیں تو اس صورت میں اسلام اپنے ماننے والوں کو دفاعی جہاد کرنے کا حکم دیتا ہے اور وہ اسے قتال فی سبیل اللہ یعنی اللہ کی راہ میں لڑنے کا نام دیتا ہے۔ سیرت نبوی ﷺ میں اس کی مثالیں غزوہ بدرا، غزوہ أحد اور غزوہ خندق ہیں۔ دفاعی جہاد کے لیے کسی قسم کی کوئی شرط نہیں۔ یہ ہر حال میں اور ہر صورت میں کیا جائے گا۔ البتہ جارحانہ جہاد کے لیے چند شرائط ہیں۔

اسی طرح اسلام اپنے خلاف دشمنوں کے ممکنہ خطرے کے پیش نظر اپنے پیروکاروں کو جارحانہ جہاد کی اجازت بھی دیتا ہے۔ سیرت طیبہ میں اس کی درج ذیل مثالیں موجود ہیں۔

- 1۔ فتح مکہ
- 2۔ غزوہ حنین
- 3۔ غزوہ طائف

## 4۔ غزوہ تبوک

اس کے علاوہ خلافت راشدہ کے دور میں ایران اور مصر کے خلاف جنگ میں بھی جارحانہ جہاد کی مثالیں ہیں۔

انگریزوں کے ”خود کا شتہ پودے“ اور آللہ کار، نبوت کے جھوٹے مدعی مرزا غلام احمد قادریانی نے بھی غامدی صاحب کی طرح جہاد کو حرام قرار دیا تھا۔ اس کا ایک شعر ہے:

اب چھوڑ دو جہاد کا اے دوستو خیال  
دیں کے لیے حرام ہے اب جنگ اور قتال

درactual قادریانی تحریک انگریزوں کے اشارے پر برپا ہی اس لیے کی گئی تھی کہ مسلمانوں کے دلوں سے جذبہ جہاد و حریت ختم کر دیا جائے۔

لیکن الحمد للہ، اب غیروں کی سازشوں اور غامدی صاحب جیسے لوگوں کی مفاد پرستیوں، ہرزہ سرائیوں اور مغرب کی ہم نوائیوں کے باوجود حالات کا رُخ بدل چکا ہے۔ مسلمان مجاہدین نے جہاد کی برکت سے روس جیسی سپر پا اور کاغزور خاک میں ملایا ہے، جو بیسویں صدی کا عظیم معجزہ ہے۔ اب وہ امریکہ اور اس کے اتحادیوں کو افغانستان اور عراق میں ناکوں پنے چبوار ہے ہیں۔



## شہید کے فضائل

کشاد در دل سمجھتے ہیں اس کو  
ہلاکت نہیں موت ان کی نظر میں  
اسلام میں شہید کے لیے بڑی فضیلت ہے اور اسے اعلیٰ مقام و مرتبہ حاصل ہے۔

شہید وہ شخص ہے جو دین کی سر بلندی کے لیے کافروں اور اسلام کے دشمنوں سے لڑتا ہوا  
اپنی جان دے دیتا ہے اور اس طرح اپنے ایمان پر سچائی کی گواہی دے دیتا ہے۔  
قرآن و حدیث میں شہید کے بہت سے فضائل بیان ہوئے ہیں۔

### ۱- قرآن اور شہید:

قرآن مجید میں شہید کے لیے شُهَدَاءُ کا لفظ جمع کی صورت میں درج ذیل مقامات پر  
آیا ہے۔ پہلے مقام کی تصریح امام ابن جریر طبریؓ نے اپنی تفسیر میں اور امام بغوؓ نے اپنی تفسیر  
معالم التزیل میں کردی ہے کہ اس سے مراد وہ مسلمان ہیں جو اللہ کی راہ میں شہید ہو جاتے  
ہیں۔

۱- ﴿ وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَأُولَئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ  
مِنَ النَّبِيِّنَ وَالصِّدِيقِينَ وَالشُّهَدَاءِ وَالصَّلِحِينَ وَحَسْنَ أُولَئِكَ  
رَفِيقًا ۝ (النساء: 69)

”اور جو اللہ اور رسول کی اطاعت کرے گا وہ ان لوگوں کے ساتھ ہو گا، جن پر  
اللہ نے انعام کیا۔ انبیاء، صدیقین، شہداء اور صالحین کیسی اچھی ہے ان کی  
رفاقت۔“

دوسرامقام سورہ آل عمران کی آیت نمبر ۱۴۱ ہے، جس میں یہ الفاظ آئے ہیں:

2- ﴿ وَيَتَخَذَ مِنْكُمْ شُهَدَاءَ ط ﴾ (آل عمران: 141)

”اور وہ (اللہ) تم میں سے کچھ کو شہید بنائے۔“

اس کی تفسیر میں بھی شہدائے سے وہ لوگ مراد یہ گئے ہیں جو راہِ حق میں شہید ہوتے ہیں۔ جیسا کہ اس کی تفسیر میں امام قرطبیؓ نے لکھا ہے کہ:

(( أَيُّ كُرِمَكُمْ بِالشَّهَادَةِ ، أَيُّ لِيُقْتَلَ قَوْمٌ فَيَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ بِأَعْمَالِهِمْ . ))

(تفسیر قرطبی، جلد 4، ص: 218)

”یعنی تمہیں شہادت کا اعزاز بخشے۔ کچھ لوگ شہید ہو کر اپنے اعمال کے ذریعے لوگوں پر گواہ بنیں۔“

اسی آیت کی تفسیر میں شیخ احمد مصطفیٰ مراغی لکھتے ہیں کہ:

(( أَيُّ وَلِيُّكِرِمٍ نَاسًا مِنْكُمْ بِالشَّهَادَةِ وَالْقَتْلِ فِي سَبِيلِ اللَّهِ . ))

(تفسیر مراغی، جلد 4، ص: 80)

”مطلوب یہ ہے کہ تم لوگوں میں سے بعض کو اللہ کی راہ میں شہادت کے مرتبے پر فائز کرے۔“

اس کے علاوہ شہیدوں اور شہادت کے حوالے سے قرآن مجید کی درج ذیل آیات دیکھئے:

3- ﴿ إِنَّ اللَّهَ اشْتَرَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ بِأَنَّ لَهُمُ الْجَنَّةَ ط يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَيَقْتُلُونَ وَيُقْتَلُونَ فَفَوْدًا عَلَيْهِ حَقًا فِي التَّوْرَاةِ وَالإِنجِيلِ وَالْقُرْآنَ وَمَنْ أَوْفَى بِعِهْدِهِ مِنَ اللَّهِ فَأَسْتَبِشُرُوا بِبَيْعِكُمُ الَّذِي بَأْيَعْتُمْ بِهِ ط وَذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ۝ ۵ ﴾ (التوبہ: 111)

”بے شک اللہ نے مومنوں سے ان کے جان و مال خرید لیے ہیں کہ وہ انہیں ان کے بدالے میں جنت دے گا۔ وہ اللہ کی راہ میں دوسروں کو ہلاک بھی کرتے

ہیں اور خود شہید بھی ہوتے ہیں۔ یہ اللہ کے ذمے ایک پکا وعدہ ہے جو توریت، انجیل اور قرآن میں لکھا ہوا ہے۔ اور اللہ سے بڑھ کر اپنے وعدے کو پورا کرنے والا کون ہے؟ لہذا (اے مسلمانو! اپنے اس سودے پر جو تم نے اللہ کے ساتھ کیا ہے، خوشیاں منا و اور یہی ہے سب سے بڑی کامیابی۔“

4- ﴿ وَالَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَلَنْ يُضْلَلَ أَعْمَالَهُمْ ط﴾

(محمد:4)

”اور جو لوگ اللہ کی راہ میں شہید ہوئے، اللہ ان کے اعمال ہرگز ضائع نہ کرے گا۔“

5- ﴿ وَالَّذِينَ هَاجَرُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ ثُمَّ قُتِلُوا أَوْ مَاتُوا لَيَرْزُقُهُمُ اللَّهُ رِزْقًا حَسَنًا ط وَإِنَّ اللَّهَ لَهُوَ خَيْرُ الرِّزْقِينَ ۝ لَيُدْخِلَنَّهُمُ مُدْخَلًا يَرْضُونَهُ ط وَإِنَّ اللَّهَ لَعَلِيمٌ حَلِيمٌ ۝﴾ (الحج:58-59)

”اور جن لوگوں نے اللہ کی راہ میں ہجرت کی۔ پھر وہ شہید کر دیے گئے یا فوت ہو گئے، اللہ ضرور انہیں اچھا رزق دے گا۔ بے شک اللہ ہی سب سے بہتر رزق دینے والا ہے۔ وہ ان کو ایسا نہ کانہ دے گا، جسے وہ پسند کریں گے۔ بے شک اللہ جاننے والا اور تحمل والا ہے۔“

6- ﴿ وَلَا تَقُولُوا إِلَمْ يُقتلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَاتٍ ط بَلْ أَحْيَاءً وَلَكِنْ لَا تَشْعُرُونَ ۝﴾ (البقرة:154)

”اور جو اللہ کی راہ میں شہید ہو جائیں، انہیں مردہ نہ کہو، وہ زندہ ہیں مگر تمہیں ان کی زندگی کی خبر نہیں۔“

7- ﴿ وَمَنْ يُقَاتِلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَيُقتلُ أَوْ يَغْلِبُ فَسَوْفَ نُؤْتِيهِ أَجْرًا عَظِيمًا ۝﴾ (النساء:74)

”اور جو اللہ کی راہ میں جہاد کرے پھر شہید ہو جائے یا غازی، تو ہم اُسے بڑا جر

”دیں گے۔“

8- ﴿ فَالَّذِينَ هَاجَرُوا وَآخْرِجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ وَأُوذُوا فِي سَبِيلٍ وَقُتِلُوا وَقُتِلُوا لَا كَفَرَنَ عَنْهُمْ سَيِّاتِهِمْ وَلَا دُخْلَنَهُمْ جَنَّتٌ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَرُ جَثَوَابًا مِنْ عِنْدِ اللَّهِ طَوَّالَهُ عِنْدَهُ حُسْنُ الشَّوَّابِ ۝ ۵ ۰ ﴾

(آل عمران: 154)

”پھر وہ لوگ جنہوں نے ہجرت کی، اپنا گھر بارچھوڑا، جو میری راہ میں ستائے گئے، جنہوں نے جہاد کیا اور شہید ہوئے، میں ضرور ان کی خطا میں ان سے دور کروں گا اور انہیں ایسے باغوں میں داخل کروں گا، جن میں نہریں جاری ہوں گی اور یہ سب اللہ کی طرف سے انہیں اجر ملے گا۔ اور بہترین اجر تو اللہ ہی کے پاس ہے۔“

9- ﴿ وَلَا تَسْخِبُنَ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَاتًا طَبَلُ أَحْيَاءً عِنْدَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ ۝ فَرِحِينَ بِمَا أَتَهُمُ اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ طَوَّالَهُ يَسْتَبِشُرُونَ بِالَّذِينَ لَمْ يَلْحِقُوا بِهِمْ مِنْ خَلْفِهِمْ أَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ۝ ۰ ۱۶۹-۱۷۰ ﴾

(آل عمران: 169-170)

”اور جو لوگ اللہ کی راہ میں شہید ہو جائیں، انہیں مردہ نہ سمجھو، وہ اپنے رب کے ہاں زندہ ہیں اور انہیں روزی ملتی ہے۔ وہ اس پر خوش ہیں جو اللہ نے ان پر فضل فرمایا۔ اور جو لوگ ان کے پیچھے دنیا میں ہیں اور ابھی تک ان سے نہیں ملے، ان کے بارے میں بھی یہ خیال کر کے خوش ہوتے ہیں کہ ان کے لیے بھی نہ کوئی خوف ہوگا اور نہ وہ غمگین ہوں گے۔“

10- ﴿ وَلَئِنْ قُتِلْتُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَوْ مُتُمْ لَمَغْفِرَةٌ مِنَ اللَّهِ وَرَحْمَةٌ خَيْرٌ مِمَّا يَجْمَعُونَ ۝ وَلَئِنْ مُتُمْ أَوْ قُتِلْتُمْ لَا لَى اللَّهِ تُحَشِّرُونَ ۝ ۰ ۱۵۸-۱۵۷ ﴾

(آل عمران: 157-158)

”اور اگر تم اللہ کی راہ میں شہید ہو جاؤ یا وفات پاؤ، دونوں صورتوں میں تمہیں اللہ

کی طرف سے جو بخشش اور رحمت نصیب ہوگی، وہ اس مال و دولت سے بہتر ہے، جسے لوگ جمع کرتے ہیں۔ اور اگر تم وفات پاؤ یا شہید ہو جاؤ، ہر حال میں اللہ ہی کی طرف اکٹھے کیے جاؤ گے۔“

11- ﴿ وَمَنْ يُطِيعُ اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَأُولَئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِنَ النَّبِيِّنَ وَالصِّدِّيقِينَ وَالشُّهَدَاءِ وَالصَّلِحِينَ وَحَسْنَ أُولَئِكَ رَفِيقًا ۝ ذَلِكَ الْفَضْلُ مِنَ اللَّهِ وَكَفَىٰ بِاللَّهِ عَلِيمًا ۝ ۵﴾

(النساء: 69-70)

”اور جو اللہ اور اُس کے رسول کی اطاعت کریں گے، وہ آخرت میں ان لوگوں کے ساتھ ہوں گے جن پر اللہ نے انعام کیا یعنی انبیاء، صدیقین، شہداء اور صالحین۔ کیسی اچھی ہے ان کی رفاقت! فضل ہے اللہ کی طرف سے اور اللہ کا علم کافی ہے۔“

12- غزوہ احمد کے موقع پر یہ آیات نازل ہوئیں:

﴿ وَلَا تَهْنُوا وَلَا تَحْزَنُوا وَإِنْتُمُ الْأَعْلَوْنَ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ۝ إِنْ يَمْسِسْكُمْ قَرْحٌ فَقَدْ مَسَ الْقَوْمَ قَرْحٌ مِثْلُهُ طَوْتُلَكَ الْأَيَّامُ نُدَاوِلُهَا بَيْنَ النَّاسِ ۚ وَلَيَعْلَمَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَيَتَّخِذَ مِنْكُمْ شُهَدَاءَ طَوَّالَلَهُ لَا يُحِبُّ الظَّلَمِيْنَ ۝ ۵﴾

”اور تم ہمت نہ ہارو اور غم نہ کرو، بلکہ تمہی غالب رہو گے بشرطیکہ تم مومن بن جاؤ۔ اگر تم نے چوٹ کھائی ہے تو کیا ہوا، اس سے پہلے تمہارا دشمن بھی اسی طرح کی چوٹ کھا چکا ہے۔ اور ہم ایسے واقعات کو لوگوں کے درمیان بدلتے رہتے ہیں۔ یہ واقعہ بھی اللہ کی طرف سے ایک آزمائش تھی، تاکہ اللہ سچے اور مخلص مسلمانوں کی پہچان کرادے اور تم میں سے کچھ کو شہید بنادے۔ اور اللہ ظالموں کو پسند نہیں کرتا..... اور تاکہ اللہ ایمان والوں کو چھانٹ لے اور ان کے ہاتھوں

کافروں کا زور توڑ دے۔“

مذکورہ بالا آیات سے واضح ہو جاتا ہے کہ اسلام میں شہید کا مقام و مرتبہ یہ ہے کہ:

1۔ شہید کو قیامت کے دن انبیاء مسلمان اور صد یقین کی صفت میں جگہ ملے گی۔ اور ان کی معیت نصیب ہوگی۔

2۔ اللہ تعالیٰ نے ان اہل ایمان کے جان و مال جنت کے بد لے میں خرید لیے ہیں۔ جو اللہ تعالیٰ کی راہ میں جہاد و قتال کر کے غازی بن جاتے ہیں یا شہید ہو جاتے ہیں۔

3۔ آخرت میں شہید کے اعمال ضائع نہیں ہوں گے۔ ان کو خاص رزق عطا ہوگا۔

4۔ جو اللہ کی راہ میں مارا جائے اُسے مردہ نہ کہا جائے، بلکہ اُسے شہید کہا جائے۔

5۔ مجاہد غازی ہو یا شہید دونوں صورتوں میں بڑے اجر کا مستحق ہے۔

6۔ شہید کے گناہ معاف کر دیے جاتے ہیں اور وہ جنت کا حق دار تھہرتا ہے۔

## 2۔ احادیث اور شہید:

قرآنی آیات کے بعد اب ہم چند ایسی احادیث درج کریں گے، جن میں شہید کے فضائل و درجات بیان کیے گئے ہیں:

1۔ ((عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ : وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَوْلَا أَنَّ رِجَالًا مِنَ الْمُسْلِمِينَ لَا تَطِيبُ أَنفُسُهُمْ أُنْ يَتَحَلَّفُوا عَنِّي، وَلَا أَجِدُ مَا أَحْمِلُهُمْ عَلَيْهِ، مَا تَخَلَّفُتْ عَنْ سَرِيَّةٍ تَغْرُرُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ. وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ، لَوْدِدْتُ أَنْ أُقْتَلَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ، ثُمَّ أُخْبَيْتُ، ثُمَّ أُقْتَلُ، ثُمَّ أُخْبَيْتُ، ثُمَّ أُقْتَلُ، ثُمَّ أُخْبَيْتُ، ثُمَّ أُقْتَلُ. ))

(بخاری و مسلم)

”حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: قسم اُس ذات کی جس کے ہاتھ میں میری جان ہے! اگر مجھے یہ خیال نہ ہوتا کہ کچھ مسلمان ایسے ہیں جو مجھ سے پیچھے رہنا پسند نہیں کرتے، مگر میں ان کے لیے

سواری کا بندوبست نہیں کر پاتا، تو میں کبھی ایسے لشکر کے پیچے نہ رہتا جو اللہ کی راہ میں جہاد کے لیے نکلتا۔ اُس ذات کی قسم، جس کے ہاتھ میں میری جان ہے! میں یہ پسند کرتا ہوں کہ میں اللہ کی راہ میں شہید کیا جاؤں، پھر زندہ کیا جاؤں، پھر شہید کیا جاؤں، پھر زندہ کیا جاؤں، پھر شہید کیا جاؤں، پھر زندہ کیا جاؤں، پھر شہید کیا جاؤں۔“

2- ((عَنْ أَنْسِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : مَا مِنْ أَحَدٍ يَدْخُلُ الْجَنَّةَ، يُحِبُّ أَنْ يَرْجِعَ إِلَى الدُّنْيَا وَلَهُ مَا فِي الْأَرْضِ مِنْ شَيْءٍ إِلَّا الشَّهِيدُ يَتَمَنَّى أَنْ يَرْجِعَ إِلَى الدُّنْيَا ، فَيُقْتَلُ عَشَرَ مَرَّاتٍ ، لِمَا يَرَى مِنَ الْكَرَامَةِ . ))

(بخاری و مسلم)

”حضرت انس رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: کوئی شخص جو جنت میں چلا گیا کبھی واپس دنیا کی طرف لوٹنا پسند نہیں کرے گا، اگرچہ اُسے روئے زمین کی تمام دولت دے دی جائے، مگر شہید یہ تمنا کرے گا کہ وہ دنیا میں واپس جائے اور دس بار شہید کیا جائے، کیونکہ اُسے شہادت کا مقام و مرتبہ معلوم ہو چکا ہو گا۔“

3- ((عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ أَبِي عُمَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: مَا مِنْ نَفْسٍ مُسْلِمَةٍ يَقْبِضُهَا رَبُّهَا ، تُحِبُّ أَنْ تَرْجِعَ إِلَيْكُمْ ، وَأَنَّ لَهَا الدُّنْيَا وَمَا فِيهَا ، غَيْرُ الشَّهِيدِ ..... قَالَ أَبْنُ أَبِي عُمَيْرَةَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : لَا نُؤْفَلَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ، أَحَبُّ إِلَيَّ مِنْ أَنْ يَكُونَ لِي أَهْلُ الْوَبَرِ وَالْمَدَرِ ..... ))

(سنن نافی)

”حضرت عبد الرحمن بن أبي عميرہ رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم

نے فرمایا: ”سوائے شہید کے کوئی مسلمان جس کی رب نے جان قبض کی ہوگی تمہاری طرف واپس آنا پسند نہ کرے گا، اگرچہ اُسے دنیا بھر کا مال و دولت دے دیا جائے۔“ ابن الی عمر رضی اللہ عنہ نے بیان کیا کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ”مجھے اللہ کی راہ میں شہید ہونا اس سے زیادہ پسند ہے کہ مجھے خیموں اور عمارتوں میں رہنے والوں کا مالک بنادیا جائے۔“

4- ((عَنْ حَسْنَاءَ بْنِتِ مُعَاوِيَةَ، قَالَتْ: حَدَّثَنَا عُمَرُ، قَالَ: قُلْتُ لِلنَّبِيِّ ﷺ: مَنْ فِي الْجَنَّةِ؟ قَالَ: النَّبِيُّ فِي الْجَنَّةِ، وَالشَّهِيدُ فِي الْجَنَّةِ، وَالْمَوْلُودُ فِي الْجَنَّةِ، وَالْوَئِيدُ فِي الْجَنَّةِ.)

(سنن ابو داؤد)

”حضرت حسانہ بنت معاویہ رضی اللہ عنہا روایت کرتی ہیں کہ مجھے میرے چچا نے بتایا کہ انہوں نے نبی ﷺ سے پوچھا، جنت میں کون جائے گا؟ آپ ﷺ نے فرمایا: نبی جنت میں، شہید جنت میں، بچے جنت میں اور زندہ درگور کیے گئے بچے جنت میں جائیں گے۔“

5- ((عَنْ أَبِي مُوسَى الْخَطَّافِيِّ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: "إِنَّ أَبْوَابَ الْجَنَّةِ تَحْتَ طَلَالِ السُّيُوفِ." فَقَامَ رَجُلٌ رَثِ الْهَمِيَّةِ فَقَالَ: يَا أَبَا مُوسَى! أَنْتَ سَمِعْتَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ هَذَا؟ قَالَ: نَعَمْ. فَرَجَعَ إِلَى أَصْحَابِهِ، فَقَالَ: أَفْرَءُ عَلَيْكُمُ السَّلَامَ، ثُمَّ كَسَرَ جَفْنَ سَيِّفِهِ، فَأَلْقَاهُ، ثُمَّ مَشَى بِسَيِّفِهِ إِلَى الْعَدُوِّ فَضَرَبَ بِهِ حَتَّى قُتِلَ.)

(صحیح مسلم)

”حضرت ابو موسیٰ اشعری رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ”بے شک جنت کے دروازے تکواروں کے سامنے تلے ہیں۔“ یہ سن کر ایک شخص کھڑا ہوا جو پر اگنہ حال تھا۔ اُس نے حضرت ابو موسیٰ اشعری رضی اللہ عنہ سے

پوچھا؛ اے ابو موسیٰ بن نعیم! تو نے رسول اللہ ﷺ کو یہ بات فرماتے خود نہ ہے؟ اُس نے جواب دیا: ”جی ہاں۔“ (یعنی کہ) وہ اپنے ساتھیوں کی طرف گیا اور ان کو سلام کیا۔ اس کے بعد اُس نے تلوار کی میان توڑ کر پھینک دی اور تلوار لے کر دشمن کی طرف گیا۔ پھر تلوار چلاتے چلاتے شہید ہو گیا۔

6۔ ((عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ : الشَّهِيدُ لَا يَجِدُ الَّمَقْتُلَ إِلَّا كَمَا يَجِدُ أَحَدُكُمُ الْقُرْصَةَ)) (ترمذی، نسائی، دارمی)  
”حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: شہید کو شہید ہوتے وقت صرف اتنی تکلیف ہوتی ہے، جتنی تم میں سے کسی کو چیزوں کے کامنے کی تکلیف محسوس ہوتی ہے۔“

7۔ ((عَنِ الْمِقْدَامِ بْنِ مَعْدِيِّ كَرْبَلَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ : لِلشَّهِيدِ عِنْدَ اللَّهِ سِتُّ خِصَالٍ: يُغْفَرُ لَهُ فِي أَوَّلِ دَفْعَةٍ، وَيُرِى مَقْعَدَهُ مِنَ الْجَنَّةِ، وَيُجَاهُ مِنْ عَذَابِ الْقُبْرِ، وَيَأْمَنُ مِنَ الفَزَعِ الْأَكْبَرِ، وَيُوْضَعُ عَلَى رَأْسِهِ تَاجُ الْوَقَارِ، الْيَاقُوتَةُ مِنْهَا خَيْرٌ مِنَ الدُّنْيَا وَمَا فِيهَا، وَيُزَوَّجُ ثَنَتِينِ وَسَبْعِينَ زَوْجًا مِنَ الْحُورِ الْعَيْنِ، وَيُشَفَّعُ فِي سَبْعِينَ مِنْ أَقْرِبَاءِهِ۔)) (ترمذی، ابن ماجہ)

”حضرت مقدام بن معدي کربلہ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: شہید کے لیے چھ انعامات ہیں:

(1) اُس کے جسم سے خون کا پہلا قطرہ گرتے ہی اُس کے گناہ معاف کر دیے جاتے ہیں۔

(2) اُسے جنت میں اُس کا مقام دکھایا جاتا ہے۔

(3) وہ قبر کے عذاب سے نجی جاتا ہے اور اُسے قیامت کی بڑی گبراہث سے امن حاصل ہوتا ہے۔

(4) اُس کے سر پر وقار کا تاج رکھا جاتا ہے، جس کا ایک یا قوت دنیا بھر سے زیادہ قیمتی ہے۔

(5) اُس کا نکاح بہتر (72) حوروں سے کیا جاتا ہے۔

(6) وہ اپنے ستر (70) رشتہ داروں کی شفاعت کرے گا۔

8- ((عَنْ أَنَّسٍ رضي الله عنه قَالَ: إِنْطَلَقَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَأَصْحَابُهُ حَتَّى سَبَقُوا الْمُشْرِكِينَ إِلَى بَدْرٍ، وَجَاءَ الْمُشْرِكُونَ. فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: قُومُوا إِلَى جَنَّةِ عَرْضُهَا السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضُ.))  
 قَالَ عُمَيْرُ بْنُ الْحَمَّامِ: بَخْ بَخْ. فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: مَا يَحْمِلُكَ عَلَى قَوْلِكَ: بَخْ بَخْ. قَالَ: لَا، وَاللَّهِ يَا رَسُولَ اللَّهِ! إِلَّا رِجَاءً أَنْ أَكُونَ مِنْ أَهْلِهَا. قَالَ: فَإِنَّكَ مِنْ أَهْلِهَا. قَالَ: فَآخْرَجَ تَمَرَاتٍ مِنْ قَرْنِيهِ، فَجَعَلَ يَا كُلُّ مِنْهُنَّ. ثُمَّ قَالَ: لَئِنْ أَنَا حَيْيٌ حَتَّى أَكُلَّ تَمَرَاتِيْ إِنَّهَا لَحَيَاةٌ طَوِيلَةٌ. قَالَ: فَرَمَى بِمَا كَانَ مَعَهُ مِنَ التَّمَرِ، ثُمَّ قَاتَلَهُمْ حَتَّى قُتِلَ.) (صحیح مسلم)

”حضرت انس بن عذرا روايت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ اور آپ ﷺ کے صحابہ کرام رضی اللہ عنہم روانہ ہوئے، یہاں تک کہ مشرکین سے پہلے بدرا کے مقام پر پہنچ گئے۔ اتنے میں مشرکین بھی آگئے۔ پھر رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ”کھڑے ہو جاؤ! اُس جنت میں جانے کے لیے جس کی چوڑائی آسمانوں اور زمین کے برابر ہے۔“

یہ سن کر حضرت عمر بن حمام رضی اللہ عنہما نے کہا: ”واہ واہ۔“ اس پر رسول اللہ ﷺ نے اُن سے پوچھا: ”یہ تم نے کیوں کہا؟“ اُس نے جواب دیا: ”اللہ کی قسم! یا رسول اللہ ﷺ! صرف اس امید پر کہ میں جنتی ہو جاؤں۔“ آپ ﷺ نے فرمایا: ”بے شک تو جنتی ہے۔“ راوی نے کہا: ”اُس شخص نے اپنے ترکش سے

چند کھجوریں نکالیں اور کھانے لگا۔ پھر کہنے لگا: اگر میں یہ کھجوریں کھاتا رہا تو زندگی لمبی ہو جائے گی۔ راوی نے کہا: پھر اس نے اپنے ہاتھ سے کھجوریں پھینک دیں اور لڑکر شہید ہو گیا۔“

9۔ ((عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرٍو بْنِ الْعَاصِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: الْقَتْلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ يُكَفِرُ كُلَّ شَيْءٍ إِلاَّ الدِّينَ.)) (صحیح مسلم)

”حضرت عبد اللہ بن عمر و بن العاص رضی اللہ عنہما روایت کرتے ہیں کہ نبی ﷺ نے فرمایا: اللہ کی راہ میں شہید ہونا قرض کے سواتام گناہوں کو مٹا دیتا ہے۔“

10۔ ((عَنْ أَبِي قَتَادَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَامَ فِيهِمْ، فَذَكَرَ لَهُمْ أَنَّ الْجَهَادَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ، وَالإِيمَانَ بِاللَّهِ أَفْضَلُ الْأَعْمَالِ، فَقَامَ رَجُلٌ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ! أَرَأَيْتَ إِنْ قُتِلتُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ، يُكَفِرُ عَنِي خَطَايَايَ؟ فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: نَعَمْ، إِنْ قُتِلتُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَأَنْتَ صَابِرٌ مُحْتَسِبٌ، مُقْبِلٌ غَيْرُ مُذَبِّرٍ.

ثُمَّ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: كَيْفَ قُلْتَ؟

فَقَالَ: أَرَأَيْتَ إِنْ قُتِلتُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ، أَيْكَفَرُ عَنِي خَطَايَايَ؟ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: نَعَمْ، وَأَنْتَ صَابِرٌ مُحْتَسِبٌ، مُقْبِلٌ غَيْرُ مُذَبِّرٍ، إِلاَّ الدِّينَ، فَإِنَّ جِبْرِيلَ قَالَ لِي ذَلِكَ.)) (صحیح مسلم)

”حضرت ابو قتادہ رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے کھڑے ہو کر صحابہ کرام کو بتایا کہ اللہ کی راہ میں جہاد کرنا اور اللہ پر ایمان لانا افضل کام ہیں۔

یہ سن کر ایک آدمی کھڑا ہو کر کہنے لگا: ”یا رسول اللہ ﷺ! آپ بتائیں اگر میں اللہ کی راہ میں شہید ہو جاؤں تو کیا میرے گناہ معاف ہو جائیں گے؟“

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ”ہاں! اگر تو اللہ کی راہ میں ثابت قدم ہو اور ثواب

کی خاطر ایسا کرے، آگے بڑھے، پچھے نہ ہے اور پھر شہید ہو جائے تو تیرے گناہ معاف ہو جائیں گے۔“ اس کے بعد رسول اللہ ﷺ نے اُس آدمی سے دریافت فرمایا: ”تو نے کیا پوچھا تھا؟“

وہ بولا: ”اگر میں اللہ کی راہ میں شہید ہو جاؤں تو کیا اس سے میرے گناہ معاف ہو جائیں گے؟“

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ”ہاں! جب تو ثابت قدم ہو، ثواب کی نیت رکھے، آگے بڑھے، پیچھے نہ ہٹئے۔ البتہ قرض معاف نہ ہوگا۔ مجھے جرایل علیہنما نے یہی بتایا ہے۔“

11- ((عَنْ مَسْرُوقٍ قَالَ: سَأَلْنَا عَبْدَ اللَّهِ ابْنَ مَسْعُودٍ رضي الله عنه، عَنْ هَذِهِ  
الْآيَةِ:

﴿ وَلَا تَحْسِنَ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَاتًا بَلْ أَحْيَاءً عِنْدَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ ۝ ۝ قَالَ: إِنَّا قَدْ سَأَلْنَا عَنْ ذَلِكَ .

فَقَالَ: أَرُوا حُمْمَهُ فِي أَجْوَافِ طَيْرٍ خُضْرٍ، لَهَا قَنَادِيلٌ مُعْلَقَةٌ بِالْعَرْشِ،  
تَسْرَحُ مِنَ الْجَنَّةِ حَيْثُ شَاءَتْ، ثُمَّ تَأْوِي إِلَى تِلْكَ الْقَنَادِيلِ،  
فَاطَّلَعَ إِلَيْهِمْ رَبُّهُمُ الطِّلَاعَةَ فَقَالَ: هَلْ تَشْتَهُونَ شَيْئًا؟ قَالُوا: أَيَّ  
شَيْءٍ نَشْتَهِي وَنَحْنُ نَسْرَحُ مِنَ الْجَنَّةِ حَيْثُ شِئْنَا. فَفَعَلَ ذَلِكَ  
بِهِمْ ثَلَاثَ مَرَّاتٍ. فَلَمَّا رَأَوْا أَنَّهُمْ لَنْ يُتَرَكُوْا مِنْ أَنْ يَسْأَلُوْا.....  
قَالُوا: يَا رَبَّ! نُرِيدُ أَنْ تَرُدَّ أَرْوَاحَنَا فِي أَجْسَادِنَا حَتَّى نُقْتَلَ فِي  
سَبِيلِكَ مَرَّةً أُخْرَى، فَلَمَّا رَأَى أَنَّ لَيْسَ لَهُمْ حَاجَةً تُرِكُوْا.)  
(صحیح مسلم)

”سرورِ حالتہ بیان کرتے ہیں کہ ہم نے حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ سے اس

آیت کے بارے میں دریافت کیا کہ:

﴿ وَلَا تَحْسِبَنَّ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَاتًا طَبَلُ أَحْيَاءً عِنْدَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ ۝ ﴾ (آل عمران: 169)

”اور جو لوگ اللہ کی راہ میں شہید ہو جائیں ان کو مردہ نہ سمجھو، وہ اپنے رب کے ہاں زندہ ہیں اور انہیں روزی ملتی ہے۔“

تو حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ ہم نے اس آیت کے بارے میں خود نبی ﷺ سے دریافت کیا تھا تو آپ ﷺ نے فرمایا تھا:

شہیدوں کی رو جیں سبز رنگ کے پرندوں کے پیٹ میں ہیں۔ جن کے لیے عرش کے پاس فانوس لٹکے ہوئے ہیں۔ وہ جہاں چاہتے ہیں جنت میں اڑتے پھرتے ہیں۔ پھر وہ پس ان فانوسوں میں آ کر بسرا کرتے ہیں۔ ان کا رب ان سے پوچھتا ہے، تمہیں اور کچھ چاہیے؟ وہ جواب دیتے ہیں: ہمیں اور کیا چاہیے۔ ہم جنت میں ہیں۔ جہاں چاہتے ہیں اڑتے پھرتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ ان سے تین بار پوچھتا ہے اور ہر بار وہ یہی جواب دیتے ہیں۔ جب وہ محسوس کرتے ہیں کہ ان سے مزید پوچھا جاتا رہے گا تو عرض کرتے ہیں:

اے ہمارے رب! ہم چاہتے ہیں کہ تو ہماری روحوں کو ہمارے جسموں میں دوبارہ لوٹا دے، تاکہ ہم تیری راہ میں ایک دفعہ پھر شہید ہوں۔ پھر جب اللہ تعالیٰ ان سے یہ اقرار لے لیتا ہے کہ انہیں کسی چیز کی ضرورت نہیں تو ان سے پوچھنا چھوڑ دیتا ہے۔“

12۔ حضرت سمرہ بن جندب رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ نبی ﷺ نے فرمایا:

”میں نے اس رات کو دو آدمی دیکھے جو میرے پاس آئے اور مجھے ساتھ لے کر ایک درخت پر چڑھ گئے۔ پھر وہ مجھے ایک ایسے مکان میں لے گئے جو اتنا خوب صورت اور عمدہ تھا کہ اس جیسا مکان میں نے کبھی نہیں دیکھا۔ وہ دونوں بولے:

((هَذِهِ الدَّارُ فَدَارُ الشُّهَدَاءِ)) ”یہ مکان شہیدوں کا گھر ہے۔“

(صحیح بخاری، حدیث نمبر: 1386)

13 - ((عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ: أَنَّ أُمَّ الرَّبِيعِ بُنْتَ الْبَرَاءِ ..... وَهِيَ أُمُّ حَارِثَةَ بُنْ سُرَاقَةَ ..... أَتَتِ النَّبِيَّ ﷺ فَقَالَ: يَا نَبِيَّ اللَّهِ! أَلَا تُحَدِّثُنِي عَنْ حَارِثَةَ؟ وَكَانَ قُتْلَ يَوْمَ بَدْرٍ، أَصَابَهُ سَهْمٌ غَرْبٌ، فَإِنْ كَانَ فِي الْجَنَّةِ صَبَرْتُ، وَإِنْ كَانَ غَيْرَ ذَلِكَ اجْتَهَدْتُ عَلَيْهِ فِي الْبُكَاءِ. قَالَ: يَا أُمَّ حَارِثَةَ! إِنَّهَا جِنَانٌ فِي الْجَنَّةِ، وَإِنَّ ابْنَكِ أَصَابَ الْفِرْدَوْسَ الْأَعْلَى.). (صحیح بخاری، حدیث نمبر: 2809)

”حضرت انس بن مالک بیان کرتے ہیں کہ اُم ربيع بنت براء رضی اللہ عنہا جو کہ حارثہ بن سراقدہ رضی اللہ عنہ کی والدہ تھیں، نے نبی ﷺ کی خدمت میں حاضر ہو کر عرض کیا: یا رسول اللہ ﷺ! کیا آپ ﷺ مجھے حارثہ رضی اللہ عنہ کے بارے میں کچھ نہیں بتائیں گے؟ (کہ ان کے ساتھ اللہ تعالیٰ نے کیا معاملہ کیا؟ حارثہ رضی اللہ عنہ غزوہ بدروں میں ایک انداھا تیر لگنے سے شہید ہوئے تھے۔) اگر وہ جنت میں ہے تو میں صبر کرلوں اور اگر کہیں اور ہے تو میں اُسے خوب رولوں۔ یہ سن کر آپ ﷺ نے فرمایا: ”اے حارثہ کی ماں! جنت میں بہت سے درجے ہیں۔ تیرا بیٹا فردوسِ اعلیٰ میں ہے۔“

14 - ((عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: يَضْحَلُّ اللَّهُ لِرَجُلِينِ يُقْتَلُ أَحَدُهُمَا الْآخَرُ كِلَاهُمَا يَدْخُلُ الْجَنَّةَ. قَالُوا: وَكَيْفَ يَا رَسُولَ اللَّهِ؟ قَالَ: يُقْتَلُ هَذَا فَيَلْجُ الْجَنَّةَ. ثُمَّ يَتُوَّبُ اللَّهُ عَلَى الْآخَرِ فَيَهْدِيهِ إِلَى الْإِسْلَامِ، ثُمَّ يُجَاهِدُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَيُشَتَّشَهُدُ.). (صحیح بخاری، حدیث نمبر: 2826، صحیح مسلم، حدیث نمبر: 4894، 4892، سنن نسائی، موطا امام مالک، السنن الکبریٰ،

بیہقی، مکلوۃ المصالح، حدیث نمبر: 3807)

”اللہ تعالیٰ کو ان دو آدمیوں پر فسی آئے گی جن میں سے ایک نے دوسرے کو شہید کیا ہوگا، مگر دونوں جنت میں جائیں گے۔ صحابہ کرام نے عرض کیا: یا رسول اللہ ﷺ! وہ کیسے؟ آپ ﷺ نے فرمایا: جو آدمی شہید ہوگا وہ تو جنت میں جائے گا، مگر اللہ تعالیٰ اُس کے شہید کرنے والے کو توبہ کی توفیق دے گا، پھر اسے اسلام کی ہدایت دے گا، پھر وہ بھی مسلمان ہونے کے بعد اللہ کی راہ میں جہاد کرتے ہوئے شہید ہوگا۔ (وہ بھی جنت میں جائے گا۔)“

15 - ((عَنِ الْبَرَاءَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: أَتَى النَّبِيُّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ رَجُلٌ مُقْنَعٌ بِالْحَدِيدِ فَقَالَ:

يَا رَسُولَ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ! أَقَاتَلَ أَوْ أُسْلِمَ؟  
قَالَ: أَسْلِمْ ثُمَّ قَاتِلْ.

فَأَسْلَمْ ثُمَّ قَاتَلَ فَقُتِلَ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ:

عَمِلَ قَلِيلًا وَأَجْرَ كَثِيرًا۔) (صحیح بخاری، حدیث نمبر: 2808)

”حضرت براء بن عازب رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ نبی ﷺ کی خدمت میں ایک شخص اور ہے کی (جنگی) نوپی پہن کر آیا اور عرض کیا: یا رسول اللہ ﷺ! میں قتال کروں یا اسلام لاوں؟ آپ ﷺ نے فرمایا: اسلام لاو، پھر قتال کرو۔

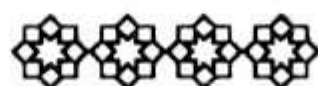
چنانچہ وہ آدمی ایمان لایا اور پھر اسی وقت جہاد میں لڑتے ہوئے شہید ہو گیا۔ اس پر رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: اس شخص نے عمل تھوڑا کیا اور اجر زیادہ پا گیا۔“

مندرجہ بالا احادیث کی روشنی میں شہید کا مقام و مرتبہ یوں واضح ہو جاتا ہے کہ:

1۔ خود نبی ﷺ نے بار بار شہید ہونے کی تمنا کی ہے۔

- 2۔ شہید جنت میں جانے کے بعد دنیا میں دوبارہ آنے کی آرزو کرے گا، تاکہ وہ دوبارہ شہید ہو کر جنت کا اعلیٰ ترین مقام حاصل کرے۔
- 3۔ شہادت کا درجہ دنیا بھر کے مال و دولت سے زیادہ قیمتی ہے۔
- 4۔ شہید کے لیے جنت کا وعدہ ہے۔ شہادت کا صلد جنت ہے۔
- 5۔ شہادت کے وقت شہید کو اتنی تکلیف بھی نہیں ہوتی، جتنی تکلیف ایک چیونٹ کے کامنے سے انسان کو ہوتی ہے۔
- 6۔ شہید کو قبر ہی میں اُس کا جنت میں ٹھکانا دکھادیا جاتا ہے۔
- 7۔ شہید قبر کے عذاب سے محفوظ رہے گا۔
- 8۔ شہید قیامت کی بڑی گھبراہٹ سے امن میں رہے گا۔
- 9۔ قرض کے سوا شہید کے تمام گناہ معاف کر دیے جاتے ہیں۔
- 10۔ شہید کو آخرت میں عزت و وقار کا تاج پہنایا جائے گا۔

جب قرآن و حدیث میں جہاد و قتال اور شہادت کے بارے میں اس قدر نصوص اور واضح احکام موجود ہیں اور ان پر نبی ﷺ نے، آپ کے صحابہ کرام رضی اللہ عنہم، خلفاء راشدین نے، اور اُس کے بعد سے لے کر آج تک اہل اسلام نے ہر دوڑ میں عمل کیا ہے تو غامدی صاحب کس منہ سے جہاد جیسے واضح اور منصوص حکم کا انکار کر سکتے ہیں اور جب وہ اس کا انکار کرتے ہیں تو کیوں نہ اُن کو بھی مرزا قادری کی طرح دائرہ اسلام سے خارج سمجھا جائے؟



## چوتھا باب

### فکری تضادات

#### 1۔ سُنن کی تعداد میں تضاد:

جناب غامدی صاحب کے ہاں امورِ سنت اور دین میں بھی تضادات پائے جاتے ہیں۔ مثال کے طور پر وہ داڑھی کو کبھی سنت اور دین کہتے ہیں اور کبھی اسے سنت اور دین سے خارج سمجھتے ہیں۔ ان کے ہاں ایک وقت میں وضو اور تیم سنت اور دین ہوتے ہیں اور دوسرے وقت وہ ان دونوں کو سنت اور دین کے دائرے سے نکال باہر کرتے ہیں۔ وہ کبھی حریمین شریفین کی حرمت کو سنت اور دین قرار دیتے ہیں اور کبھی اسے سنت اور دین سے الگ کر دیتے ہیں۔ ان کے ہاں کبھی اشہر حرم سنت اور دین ہوتے ہیں اور کبھی دین نہیں ہوتے۔ کبھی طلاق ان کے نزدیک سنت اور دین ہے اور کبھی سنت اور دین نہیں ہے۔ کبھی سوہر، خون، مردار اور خدا کے سوا کسی اور کے نام پر ذبح کیے گئے جانور کی حرمت سنت ہوتی ہے اور کبھی اسے سنت کے امور سے خارج کر دیا جاتا ہے، اور لطف کی بات یہ ہے کہ ہر بار اپنے اس تغیر و تبدل کو وہ اپری قطعیت کے ساتھ سنت اور دین کہتے پھرتے ہیں اور پھر بالکل قطعیت کے ساتھ اسے سنت اور دین کے اعزاز سے محروم بھی کر دیتے ہیں ۶

جناب شیخ کا نقش قدم یوں بھی ہے اور یوں بھی

غامدی صاحب جون 1991ء میں داڑھی کو سنت مانتے تھے۔ چنانچہ وہ اپنے ایک خط

بنام جناب شیر محمد اختر صاحب میں لکھتے ہیں کہ:

”رجم کا معاملہ چونکہ دوسری قسم ہی سے تعلق رکھتا ہے، اس وجہ سے میں نے اس پر بحث کی اور عام رائے کو ماننے سے انکار کر دیا ہے۔ ورنہ داڑھی، ختنہ اور اس

طرح کی بے شمار دوسری چیزوں میں سنت کو مستقل بالذات شارع مان کر ہی دین میں شامل قرار دیتا ہوں۔“

(جاوید غامدی صاحب کا خط بنا م جناب شیر محمد اختر صاحب، بحوالہ ماہنامہ اشراق، شمارہ جون 1991ء، ص 32)

اس کے بعد جب مئی 1998ء میں غامدی صاحب نے چالیس (40) امور پر مشتمل سنت اور دین کی ایک مکمل اور جامع فہرست جاری فرمائی تو اس میں داڑھی کی سنت کو شامل نہیں کیا اور اسے اس فہرست سے غائب کر دیا۔ چنانچہ انہوں نے یہ لکھا ہے کہ:

”سنت سے ہماری مراد دین ابراہیم کی وہ روایت ہے، جسے نبی ﷺ نے اس کی تجدید و اصلاح کے بعد، اور اس میں بعض اضافوں کے ساتھ، اپنے ماننے والوں میں، دین کی حیثیت سے جاری فرمایا ہے۔ اس ذریعے سے جو دین ہمیں ملا ہے وہ یہ ہے:

- (1) اللہ کا نام لے کر، اور دائیں ہاتھ سے کھانا پینا۔ (2) ملاقات کے موقع پر السلام علیکم اور اس کا جواب۔ (3) چھینک آنے پر الحمد للہ، اور اس کے جواب میں یرحمک اللہ۔ (4) نومبرد کے دائیں کان میں اذان، اور باعیں میں اقامت۔ (5) جانوروں کا تذکیرہ۔ (6) نکاح۔ (7) نکاح کا خطبہ۔ (8) موچھیں پست رکھنا۔ (9) زیر ناف کے بال موٹھنا۔ (10) بغل کے بال صاف کرنا۔ (11) لڑکوں کا ختنہ کرنا۔ (12) بڑھے ہوئے ناخن کاٹنا۔ (13) ناک، منہ اور دانتوں کے صفائی۔ (14) استنجا۔ (15) غسل جنابت۔ (16) میت کا غسل۔ (17) تجهیز و متکفین۔ (18) مدفین۔ (19) وضو۔ (20) تمیم۔ (21) اذان۔ (22) اقامت۔ (23) نماز کے لیے مساجد کا اہتمام۔ (24) شب و روز کی پانچ لازمی نمازیں۔ (25) نمازِ جمعہ۔ (26) نمازِ عیدین۔ (27) نمازِ جنازہ۔ (28) روزہ۔ (29) اعتکاف۔ (30) عید الفطر۔ (31) صدقہ، عید الفطر۔ (32) زکوٰۃ۔ (33) ہدی۔

(34) طواف۔ (35) حرمین شریفین کی حرمت۔ (36) اشهر حرم۔ (37) حج و عمرہ۔ (38) عید الاضحی۔ (39) عید الاضحی کی قربانی۔ (40) ایامِ تشریق میں نمازوں کے بعد تکبیریں۔

سنت یہی ہے اور اس کے بارے میں یہ بالکل قطعی ہے کہ ثبوت کے اعتبار سے اس میں اور قرآن مجید میں کوئی فرق نہیں ہے، وہ جس طرح صحابہ کے اجماع اور قولی تواتر سے ملا ہے، یہ اسی طرح ان کے اجماع اور عملی تواتر سے ملی، اور قرآن ہی کی طرح ہر دوسری میں، امت کے اجماع سے ثابت قرار پائی ہے۔“

(ماہنامہ اشراق، شمارہ ۱998، ص 35)

اس کے بعد اپریل 2002ء میں غامدی صاحب نے چالیس (40) سنتوں کے اس دین کو صرف ستائیں (27) سنتوں میں تبدیل کر کے اسی دین کا ایک نیا ایڈیشن تیار کر لیا۔

سُنْتَيْنِ جَبْ گَهْتْ گَمَيْنِ توْ دِينْ كَاملْ ہوْ گَيَا  
غامدی کو گوہر مقصود حاصل ہو گیا

چنانچہ سنتوں کی ایک اور فہرست جاری فرماتے ہوئے لکھا:

”سنت سے ہماری مراد دین ابراہیمی کی وہ روایت ہے، جسے نبی ﷺ نے اس کی تجدید و اصلاح کے بعد، اور اس میں بعض اضافوں کے ساتھ، اپنے مانے والوں میں، دین کی حیثیت سے جاری فرمایا ہے:

- (1) اللہ کا نام لے کر، اور دائیں باتھ سے کھانا پینا۔ (2) ملاقات کے موقع پر السلام علیکم اور اس کا جواب۔ (3) چھینک آنے پر الحمد للہ، اور اس کے جواب میں یرحمک اللہ۔ (4) نومولود کے دائیں کان میں اذان، اور بائیں میں اقامت۔ (5) موچھیں پست رکھنا۔ (6) زیناف کے بال موٹنا۔ (7) بغل کے بال صاف کرنا۔ (8) لڑکوں کا ختنہ کرنا۔ (9) بڑھے ہوئے ناخن کاٹنا۔ (10) ناک، منہ اور دانتوں کے صفائی۔ (11) استنجا۔ (12) حیض و نفاس میں

زن و شوہر کے تعلق سے اجتناب۔ (13) حیض و نفاس کے بعد غسل۔ (14) غسلِ جنابت۔ (15) میت کا غسل۔ (16) تجهیز و تکفین۔ (17) تدفین۔ (18) عید الفطر۔ (19) عید الاضحی۔ (20) اللہ کا نام لے کر جانوروں کا تذکیرہ۔ (21) نکاح و طلاق اور ان کے متعلقات۔ (22) زکوٰۃ اور اس کے متعلقات۔ (23) نماز اور اس کے متعلقات۔ (24) روزہ اور صدقہ فطر۔ (25) اعتکاف۔ (26) قربانی۔ (27) حج و عمرہ اور ان کے متعلقات۔ سنت یہی ہے اور اس کے بارے میں یہ بالکل قطعی ہے کہ ثبوت کے اعتبار سے اس میں اور قرآن مجید میں کوئی فرق نہیں ہے۔“

(میزان، ص 10، طبع دوم، اپریل 2002ء)

سنت کی اس ترمیم شدہ فہرست پر نظر ڈالی جائے تو صاف معلوم ہو جاتا ہے کہ اس سے داڑھی حسب معمول غائب ہے۔ اس کے علاوہ دیگر تیرہ (13) امور کو سنت سے خارج کر دیا گیا ہے جن میں وضو، تیمّم، حر میں شریفین کی حرمت، ہدی، طلاق، اشهر حرم، نمازِ عیدین، نمازِ جنازہ، نمازِ جمعہ، نماز کے لیے مساجد کا اہتمام وغیرہ شامل ہیں۔

پھر اس کے بعد زمانے نے ایک اور کروٹ کی تو غامدی صاحب نے بھی فروری 2005ء میں سنت کی مزید ترمیم شدہ فہرست جاری کرتے ہوئے لکھا:

”سنت سے ہماری مراد دین ابراہیمی کی وہ روایت ہے، جسے بنی اشیٹائیہ نے اس کی تجدید و اصلاح کے بعد، اور اس میں بعض اضافوں کے ساتھ، اپنے ماننے والوں میں، دین کی حیثیت سے جاری فرمایا ہے۔ اس ذریعے سے جو دین ہمیں ملا ہے وہ یہ ہے:

#### عبدادات:

- (1) نماز۔ (2) زکوٰۃ اور صدقہ فطر۔ (3) روزہ و اعتکاف۔ (4) حج و عمرہ۔ (5) قربانی اور ایامِ تشریق کی تکبیر۔

**معاشرت:**

(1) نکاح و طلاق اور ان کے متعلقات۔ (2) حیض و نفاس میں زن و شوہر کے تعلق سے اجتناب۔

**خورد و نوش:**

(1) سور، خون، مردار اور خدا کے سوا کسی اور کے نام پر ذبح کیے گئے جانور کی حرمت۔ (2) اللہ کا نام لے کر جانوروں کا تذکیرہ۔

**رسوم و آداب:**

(1) اللہ کا نام لے کر، اور دائیں ہاتھ سے کھانا پینا۔ (2) ملاقات کے موقع پر السلام علیکم اور اس کا جواب۔ (3) چھینک آنے پر الحمد للہ، اور اس کے جواب میں یرحیمک اللہ۔ (4) نو مولود کے دائیں کان میں اذان، اور بائیں میں اقامت۔ (5) موچھیں پست رکھنا۔ (6) زیر ناف کے بال موئڈنا۔ (7) بغل کے بال صاف کرنا۔ (8) بڑھے ہوئے ناخن کاشنا۔ (9) لڑکوں کا ختنہ کرنا۔ (10) ناک، منہ اور دانتوں ک صفائی۔ (11) استجن۔ (12) حیض و نفاس کے بعد غسل۔ (13) غسلِ جنابت۔ (14) میت کا غسل۔ (15) تجھیز و تکفین۔ (16) مدفین۔ (17) عید الفطر۔ (18) عید الاضحی۔

سنۃ یہی ہے اور اس کے بارے میں یہ بالکل قطعی ہے کہ ثبوت کے اعتبار سے اس میں اور قرآن مجید میں کوئی فرق نہیں ہے۔“

(أصول و مبادی، ج 10، 11، طبع فروری 2005ء)

اب ہم سنۃ کی اس مزید ترمیم شدہ تیسری فہرست پر نظر ڈالتے ہیں تو یہ فرق معلوم ہوتا ہے کہ اس میں:

1۔ خورد و نوش کے تحت ”سور، خون، مردار اور خدا کے سوا کسی اور کے نام پر ذبح کیے گئے جانور کی حرمت“ کے عنوان سے ایک نئی سنۃ کا اضافہ کر دیا گیا ہے۔ لیکن سنۃ کی

ستائیس (27) کی تعداد کو برقرار رکھنے کے لیے یہ ترکیب کی گئی ہے کہ ”اعتكاف“ کی الگ سنت کو روزے کی سنت کے ساتھ ملا دیا گیا تاکہ گنتی کا میزانیہ (Total) پورا رہے اور کسی ممکنہ اعتراض سے بچا جاسکے۔

ہیں کو اکب کچھ نظر آتے ہیں کچھ  
دیتے ہیں دھوکا یہ بازی گر کھلا

2۔ دوسری ترمیم شدہ فہرست میں ”روزہ اور صدقہ فطر“ ایک سنت تھی۔ تیسری ترمیم شدہ فہرست میں ”روزہ اور اعتكاف“ ایک سنت قرار پائی۔

3۔ دوسری ترمیم شدہ فہرست میں زکوٰۃ کی سنت کے ساتھ صدقہ فطر کی سنت شامل نہ تھی بلکہ وہ اس سے الگ ایک ایک سنت تھی مگر تیسری ترمیم شدہ فہرست میں زکوٰۃ کی سنت کے ساتھ صدقہ فطر کی سنت کو ملا کر دو سنتوں کی ایک سنت بن گئی۔

4۔ دوسری ترمیم شدہ سنت میں نماز کی سنت کے ساتھ اس کے متعلقات بھی شامل تھے مگر تیسری ترمیم شدہ فہرست میں نماز کی سنت سے اس کے متعلقات غائب کر دیے گئے۔

5۔ دوسری ترمیم شدہ سنت میں حج و عمرہ کی سنت کے ساتھ ان کے متعلقات بھی شامل تھے مگر تیسری ترمیم شدہ فہرست میں حج و عمرہ کے متعلقات حذف کر دیے گئے۔

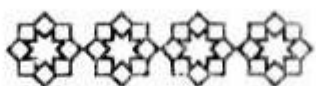
6۔ دوسری ترمیم شدہ فہرست میں اعتكاف ایک مستقل سنت تھی جسے تیسری ترمیم شدہ فہرست میں روزے کے ساتھ شامل کر کے ”روزہ و اعتكاف“ کی ایک ہی سنت بنالی گئی، اس طرح گویا اب اعتكاف نصف سنت قرار پائی جو پہلے پوری سنت تھی۔

7۔ دوسری ترمیم شدہ فہرست میں قربانی ایک مستقل اور الگ سنت تھی مگر تیسری ترمیم شدہ فہرست میں اس کے ساتھ ”ایام تشریق کی تکبیر“ نامی سنت شامل کر کے اُسے ایک ہی سنت بنالیا گیا۔

یاد رہے کہ ”ایام تشریف کی تکبیروں“ والی سنت مئی 1998ء کی پہلی فہرست میں موجود تھی جو اپریل 2002ء کی فہرست سے خارج کر دی گئی اور پھر 2005ء کی فہرست میں اُسے

دوبارہ شامل کر لیا گیا۔

اس تفصیل سے ظاہر ہوتا ہے کہ غامدی صاحب نے سنت اور دین کو باز ٹھیک، اطفال سمجھ رکھا ہے جس میں وہ اپنے من مانے طریقے سے حسب خواہش رد و بدل کرتے رہتے ہیں، اور اس شریعت سازی کے نتیجے میں ان کے ہاں کھلے تضادات جنم لیتے ہیں۔



## 2۔ حدیث پر غور کرنے میں تضاد

غامدی صاحب کے ہاں ”أصول سازی“ اور ”أصول شکنی“، عام ہے۔ وہ دوسروں کو جن اصولوں کا پابند کرتے ہیں خود ان اصولوں کی پابندی نہیں کرتے۔ بلکہ جو اصول وہ اپنے لیے بھی بناتے ہیں خود ان پر بھی کاربنڈ نہیں ہوتے۔

احادیث پر بحث واستدلال کرنے کے لیے انہوں نے ایک اصول بیان کیا ہے کہ اس باب کی تمثیل روایات کو سامنے رکھ کر کوئی رائے قائم کرنی چاہیے مگر مرتد کی سزا کے بارے میں انہوں نے خود اس اصول کی پابندی نہیں کی۔ چنانچہ وہ لکھتے ہیں کہ:

”چونکی چیز یہ ہے کہ کسی حدیث کا مدعای متعین کرتے وقت اس باب کی تمام روایات پیش نظر رکھی جائیں۔ بارہا ایسا ہوتا ہے کہ آدمی حدیث کا ایک مفہوم سمجھتا ہے لیکن اسی باب کی تمام روایتوں کا مطالعہ کیا جائے تو وہ مفہوم بالکل دوسری صورت میں نمایاں ہوتا ہے۔“ (میزان، ص 73، طبع دوم، اپریل 2002ء)

(اصول و مبادی، ص 72، طبع فروری 2005ء)

مگر جب مرتد کی سزا کا معاملہ آیا تو اس پر بحث واستدلال کرتے وقت انہوں نے اس باب کی کئی احادیث چھوڑ کر صرف ایک حدیث کو لے کر اپنی غلط رائے قائم کر لی ہے۔ چنانچہ وہ فرماتے ہیں کہ:

”ارتداد کی سزا کا یہ مسئلہ محض ایک حدیث کا مدعانہ سمجھنے کی وجہ سے پیدا ہوا ہے۔ ابن عباس رضی اللہ عنہ کی روایت ہے۔ یہ حدیث بخاری میں اس طرح نقل ہوئی ہے: ((من بدّل دینه فاقتلوه)) ”جو شخص اپنادین تبدیل کرے، اُسے قتل کر دو۔“ ہمارے فقہاء اسے بالعموم ایک حکم عام قرار دیتے ہیں جس کا اطلاق ان

کے نزدیک ان سب لوگوں پر ہوتا ہے جو زمانہ رسالت سے لے کر قیامت تک اس زمین پر کہیں بھی اسلام کو چھوڑ کر کفر اختیار کریں گے۔ ان کی رائے کے مطابق ہر وہ مسلمان جو اپنی آزادانہ مرضی سے کفر اختیار کرے گا، اسے اس حدیث کی رو سے لازماً قتل کر دیا جائے گا۔“

(برہان، ص 139، طبع چہارم، جون 2006ء)

وہ مزید فرماتے ہیں کہ:

”لیکن فقہاء کی یہ رائے کسی طرح صحیح نہیں ہے۔ رسول اللہ ﷺ کا یہ حکم تو بے شک ثابت ہے مگر ہمارے نزدیک یہ کوئی حکم عام نہ تھا بلکہ صرف انہی لوگوں کے ساتھ خاص تھا جن میں آپ کی بعثت ہوئی اور جن کے لیے قرآن مجید میں اُمیین یا مشرکین کی اصطلاح استعمال کی گئی ہے۔“

(برہان، ص 140، طبع چہارم، جون 2006ء)

اس کے بعد ارشاد ہوتا ہے کہ:

”ہمارے فقہاء کی غلطی یہ ہے کہ انہوں نے قرآن و سنت کے باہمی ربط سے اس حدیث کا مدعای صحیح کے بجائے اسے عام ٹھہرا کر ہر مرتد کی سزا موت قرار دی اور اس طرح اسلام کے حدود و تعریفات میں ایک ایسی سزا کا اضافہ کر دیا جس کا وجود ہی اسلامی شریعت میں ثابت نہیں ہے۔“

(برہان، ص 143، طبع چہارم، جون 2006ء)

دیکھیے، مرتد کی سزا کے بارے میں غامدی صاحب صرف ایک حدیث کو مدار بنا کر اس معاملے میں بحث و استدلال فرمائے ہیں (اور وہ بھی لغت عرب کے خلاف معنی لے رہے ہیں) اور اس باب کی درج ذیل احادیث سے انہوں نے اپنی آنکھیں بند کر رکھی ہیں۔

1۔ صحیح بخاری اور صحیح مسلم کی متفق علیہ حدیث ہے کہ:

(( عن عبد الله قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : لا يحل دم امرىء مسلم يشهد أن لا إله إلا الله ، وانى رسول الله إلا بحادي ثلات: النفس بالنفس ، والثيب الزانى ، والمفارق لدينه التارك للجماعة .) (صحیح بخاری، رقم: 2878)

”حضرت عبد الله (بن مسعود رضي الله عنه) سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: کسی مسلمان کا خون بہانا جائز نہیں جو یہ گواہی دیتا ہو کہ اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں اور یہ کہ میں اللہ کا رسول ہوں، مساوئے تین صورتوں کے: ایک یہ کہ اس نے کسی کو قتل کیا ہو، دوسری یہ کہ وہ شادی شدہ زانی ہو اور تیسرا یہ کہ وہ اپنا دین چھوڑ کر (مسلمانوں کی) جماعت سے الگ ہو جائے۔“

یہی حدیث صحیح بخاری کے علاوہ صحیح مسلم، سنن ابو داؤد، جامع ترمذی، سنن نسائی، سنن ابن ماجہ، سنن دارمی اور منڈ احمد میں بھی موجود ہے اور اسے حضرت عبد اللہ بن مسعود رضي الله عنه کے علاوہ حضرت عائشہ رضي الله عنها اور حضرت عثمان غنی رضي الله عنه نے بھی روایت کیا ہے۔

2۔ دوسری حدیث جس سے غامدی صاحب نے مرتد کے مسئلے میں چشم پوشی کی ہے وہ سنن ابی داؤد کی حدیث ہے کہ:

(( عن ابى امامۃ بن سہل قال: كنا مع عثمان وهو محصور فى الدار، و كان فى الدار مدخل من دخله سمع كلام من على البلاط، فدخله عثمان، فخرج اليها وهو متغير لونه ، فقال: انهم ليتوا عدونى بالقتل أنساً، قال: قلنا يكفيكم الله يا امير المؤمنين! قال: ولم يقتلوننى؟ سمعت رسول الله يقول: لا يحل دم امرىء مسلم إلا بحادي ثلات: كفر بعد إسلام، أو زنا بعد احسان، أو قتل نفس بغير نفس، فوالله ما زنيت في جاهلية ولا في إسلام قط، ولا احبيت اگن لى بدینی بدلاً من ذهانی الله،

## ولا قتلت نفسا فبم يقتلوننى؟))

(سنن ابو داؤد، کتاب الدیات، حدیث نمبر 4502)

”حضرت ابو امامہ بن سہل رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ میں اور دوسرے لوگ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے پاس موجود تھے، جب وہ اپنے گھر میں محصور تھے۔ اس گھر کا ایک راستہ تھا جس کے اندر کھڑا آدمی گھر کی بالکونی پر کھڑے لوگوں کی بات آسانی سے سن سکتا تھا۔ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ وہاں تشریف لائے۔ ان کے چہرے کا رنگ بدلا ہوا تھا۔ وہ باہر نکلے اور فرمایا: ابھی یہ لوگ مجھے قتل کر دینے کی دھمکی دے رہے تھے۔ ہم نے عرض کیا: اے امیر المؤمنین! ان کے مقابلے میں اللہ آپ کے لیے کافی ہے۔ پھر فرمایا: یہ لوگ مجھے کیوں قتل کر دینا چاہتے ہیں؟ میں نے رسول اللہ ﷺ کو یہ فرماتے سنا ہے کہ کسی مسلمان کا خون حلال نہیں، سوائے اسکے کہ تین صورتوں میں سے کوئی ایک صورت ہو۔ وہ اسلام لانے کے بعد کفر اختار کرے۔ (مرتد ہو جائے) یا شادی کے بعد زنا کرے، یا کسی کو ناحق قتل کر دے۔ اللہ کی قسم! میں نہ تو جاہلیت میں زنا کا مرتكب ہوا اور نہ اسلام لانے کے بعد۔ دوسرے یہ کہ میں نے اپنادین بدلنا کبھی پسند نہیں کیا جب سے اللہ نے مجھے ہدایت عطا فرمائی ہے۔ تیسرا یہ کہ میں نے کسی کو ناحق قتل بھی نہیں کیا۔ پھر یہ لوگ کس بنا پر مجھے قتل کرنا چاہتے ہیں؟“

اس طرح غامدی صاحب اپنے مسلم اصولوں کی خود ہی دھجیاں بکھیرتے ہیں اور فکری تضادات کا شکار ہوتے ہیں۔ خود گمراہ ہوتے ہیں اور دوسروں کو گمراہ کرنے کی کوشش فرماتے ہیں۔



### 3۔ کیا امام زہریؓ غیر ثقہ راوی ہیں؟

غامدی صاحب کے تضادات میں سے ایک تضاد یہ ہے کہ وہ مشہور محدث اور فقیہہ امام ابن شہاب زہریؓ کو غیر ثقہ اور ناقابل اعتبار راوی بھی قرار دیتے ہیں مگر پھر انہی کی روایت کردہ احادیث سے استدلال بھی کرتے ہیں۔

چنانچہ غامدی صاحب نے صحاح کی مشہور حدیث ”سبعہ حرف“ پر بحث کرتے ہوئے اُس کے ایک راوی امام زہریؓ کے بارے میں لکھا ہے کہ:

”آن (امام زہریؓ) کی کوئی روایت بھی، بالخصوص اس طرح کے اہم معاملات میں قابل قبول نہیں ہو سکتی۔“ (میزان، ص 31، طبع دوم اپریل 2002ء)

اس مقام پر غامدی صاحب نے امام زہریؓ کو غیر ثقہ اور ناقابل اعتبار راوی قرار دیا ہے اور آن کی کوئی روایت قبول کرنے سے انکار کیا ہے۔ حالاں کہ امام ابن شہاب زہریؓ کو محدثین، فقہاء اور ائمہ جرج و تعلیل نے ثقہ بلکہ اوثق اور قابل اعتبار راوی قرار دیا ہے۔

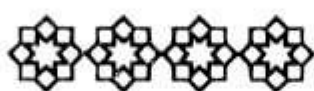
چنانچہ امام ابن حجر عسقلانی نے ”تقریب“ (جلد 2، ص 207) میں، امام زہریؓ نے ”میزان الاعتدال“ (جلد 4، ص 40) میں اور امام ابن حبان نے ”کتاب الثقات“ (جلد 3، ص 4) میں آن کو ثقہ اور قابل اعتبار راوی تسلیم کیا ہے۔

لف کی بات یہ ہے کہ غامدی صاحب نے اپنی جس کتاب ”میزان“ میں امام زہریؓ کو غیر ثقہ اور غیر معتبر قرار دیا ہے۔ اُسی کتاب کے تقریباً ہر باب میں آن کی درجنوں مرویات کو صحیح مان کر آن سے اپنے حق میں استدلال بھی کیا ہے۔

مثال کے طور پر اپنی کتاب ”میزان“ کے درج ذیل مقامات پر غامدی صاحب نے امام زہریؓ کی روایت کردہ احادیث سے استدلال کیا ہے:

- 1۔ ص 171 پر کافر اور مسلم کی وراشت سے متعلق صحیح بخاری کی حدیث نمبر 6764
- 2۔ ص 254 پر قانون جہاد سے متعلق اجر و ثواب کے بارے میں صحیح بخاری کی حدیث نمبر 2787
- 3۔ ص 297 پر حدود و تغیرات میں قتل خطا سے متعلق صحیح بخاری کی حدیث نمبر 1499
- 4۔ ص 337 پر قسم اور کفارہ سے متعلق ابو داؤد کی حدیث نمبر 3290

اس طرح غامدی صاحب کے ہاں یہ کھلا تضاد پایا جاتا ہے کہ وہ امام زہریؓ کو ایک جگہ غیر ثقہ اور غیر معتبر قرار دیتے ہیں اور دوسری جگہوں پر ان کو ثقہ اور معتبر قرار دے کر ان کی روایت کردہ احادیث سے استدلال بھی کرتے ہیں تو کیا یہ اصول پرستی ہے یا خواہش پرستی؟



## 4- قرآن و سنت کے مقدم و مُؤخر ہونے میں تضاد

غامدی صاحب کے ہاں یہ بھی کھلا تضاد موجود ہے کہ وہ کبھی قرآن کو سنت پر مقدم مانتے ہیں اور کبھی سنت کو قرآن سے مقدم قرار دیتے ہیں۔

چنانچہ وہ ایک جگہ قرآن کو ہر چیز پر مقدم قرار دیتے ہوئے لکھتے ہیں:  
”ہر شخص پابند ہے کہ اس (قرآن) پر کسی چیز کو مقدم نہ ٹھہرائے۔“

(میزان ص 23، طبع دوم اپریل 2002ء)

پھر اسی کتاب ”میزان“ میں آگے چل کر سنت کو قرآن سے مقدم قرار دیتے ہوئے کہتے ہیں کہ:

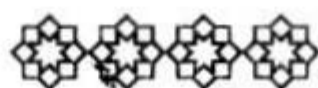
”سنت قرآن کے بعد نہیں بلکہ قرآن سے مقدم ہے۔“

(میزان ص 52، طبع دوم اپریل 2002ء)

ہم جانتے ہیں کہ غامدی صاحب نے ان دونوں مقامات پر حرف ”پر“ اور حرف ”سے“ کا مغالطہ دیا ہے مگر یہ مغالطہ اس وقت مغالطہ نہیں رہتا بلکہ ایک کھلا تضاد بن کر سامنے آتا ہے جب اسے اردو زبان کے درج ذیل دو جملوں کی روشنی میں دیکھا جائے:

- 1- اللہ تعالیٰ پر کسی چیز کو مقدم نہیں ٹھہراانا چاہیے۔
- 2- نبی ﷺ اللہ تعالیٰ سے مقدم ہیں۔

کیا کوئی آدمی جو اردو زبان جانتا ہے مذکورہ دونوں فقروں میں کھلا تضاد نہیں پائے گا؟



## 5۔ فرض اور سنت کی اصطلاح کا تضاد

غامدی صاحب کے ہاں فرض اور سنت کی اصطلاحوں کا تضاد بھی پایا جاتا ہے۔ وہ ایک ہی چیز کو کسی جگہ فرض کہتے ہیں اور کہیں اُسے سنت قرار دیتے ہیں۔

مثال کے طور پر جب وہ پورے دین کو ستائیں (27) سنتوں میں محدود کر دیتے ہیں تو وہاں نماز اور روزے کو بھی سنت شمار کرتے ہیں مگر دوسرے مقامات پر نماز اور روزے کو فرض قرار دیتے ہیں۔ چنانچہ ان کی تحریروں میں فرض اور سنت کی اصطلاحوں کا یہ تضاد اور مغالطہ بالکل واضح اور نمایاں نظر آتا ہے۔

”سنت سے ہماری مراد دین ابراہیمی کی وہ روایت ہے جسے نبی ﷺ نے اس کی تجدید و اصلاح کے بعد اور اس میں بعض اضافوں کے ساتھ اپنے ماننے والوں میں دین کی حیثیت سے جاری فرمایا ہے..... اس ذریعے سے جو دین ہمیں ملا ہے، وہ یہ ہے:

- (1) اللہ کا نام لے کر، اور دائیں ہاتھ سے کھانا پینا۔ (2) ملاقات کے موقع پر السلام علیکم اور اس کا جواب۔ (3) چھینک آنے پر الحمد للہ، اور اس کے جواب میں یہ مک اللہ۔ (4) نومولود کے دائیں کان میں اذان، اور باعیں میں اقامت۔ (5) موچھیں پست رکھنا۔ (6) زیناف کے بال موٹنا۔ (7) بغل کے بال صاف کرنا۔ (8) لڑکوں کا ختنہ کرنا۔ (9) بڑھے ہوئے ناخن کاٹنا۔ (10) ناک، منہ اور دانتوں کے صفائی۔ (11) استنجا۔ (12) حیض و نفاس میں زن و شوہر کے تعلق سے اجتناب۔ (13) حیض و نفاس کے بعد غسل۔ (14) غسلِ جنابت۔ (15) میت کا غسل۔ (16) تجمیز و تنفیں۔

(17) تدفین۔ (18) عید الفطر۔ (19) عید الاضحی۔ (20) اللہ کا نام لے کر جانوروں کا تذکیرہ۔ (21) نکاح و طلاق اور ان کے متعلقات۔ (22) زکوٰۃ اور اس کے متعلقات۔ (23) نماز اور اس کے متعلقات۔ (24) روزہ اور صدقہ فطر۔ (25) اعتکاف۔ (26) قربانی۔ (27) حج و عمرہ اور ان کے متعلقات۔

سنت یہی ہے اور اس کے بارے میں یہ بالکل قطعی ہے کہ ثبوت کے اعتبار سے اس میں اور قرآن مجید میں کوئی فرق نہیں ہے۔<sup>۱</sup> (میزان ص 10، طبع دوم اپریل 2002ء)

اس مقام پر غامدی صاحب نے نماز، روزے اور زکوٰۃ کو (سنت نمبر 22، 23، 24) بھی سنت شمار کیا ہے مگر اور جگہوں پر نماز، روزے اور زکوٰۃ کو فرض قرار دیا ہے۔ چنانچہ نماز کے بارے میں ایک جگہ لکھتے ہیں کہ:

1۔ ”نماز مسلمانوں پر شب و روز میں پانچ وقت فرض کی گئی ہے۔“

(قانون عبادت، ص 63، طبع اپریل 2005ء)

2۔ اسی طرح روزے کو پہلے سنت قرار دینے کے بعد فرض قرار دیتے ہوئے لکھتے ہیں کہ: ”روزوں کے لیے رمضان کا مہینہ خاص کیا گیا ہے، اس لیے جو شخص اس مہینے میں موجود ہو، اس پر فرض ہے کہ اس پورے مہینے کے روزے رکھے۔“

(قانون عبادت، ص 139، طبع اپریل 2005ء)

3۔ غامدی صاحب نے اپنی کتاب ”میزان“ میں قانونِ معیشت کے تحت یہ عنوان قائم کیا ہے کہ ”زکوٰۃ کی فرضیت۔“ (میزان، ص 137، طبع دوم اپریل 2002ء)

غامدی صاحب مزید لکھتے ہیں کہ:

”یہ (زکوٰۃ) پہلے سے موجود ایک سنت تھی جسے قرآن نے زندہ کیا اور نبی ﷺ نے خدا کے حکم سے مسلمانوں میں جاری کر دیا۔“ (میزان، ص 138، طبع دوم اپریل 2002ء)

اس سے معلوم ہوا کہ غامدی صاحب اصطلاحات کے ذریعے مغالطہ دینے کے عادی ہیں اور یہ چیز اُن کے ہاں ایک واضح تضاد کی صورت میں اُبھر کر سامنے آتی ہے۔

## 6۔ کبھی صرف قرآن میزان ہے تو کبھی سنت بھی میزان

غامدی صاحب کبھی صرف قرآن کو میزان قرار دیتے ہیں اور کبھی اس کے ساتھ سنت کو بھی میزان نہ ہراتے ہیں۔ کبھی ایک میزان اور کبھی دو میزانیں۔ چنانچہ ایک جگہ لکھتے ہیں کہ ”قرآن میزان ہے..... چنانچہ تولئے کے لیے یہی ہے۔ اس دنیا میں کوئی چیز ایسی نہیں ہے جس پر اسے تولا جاسکے۔“ (میزان، ص 22، طبع دوم اپریل 2002ء)

”ہر چیز اب اسی میزان (قرآن) پر تولی جائے گی۔“

(میزان حصہ اول، ص 140، طبع 1985ء)

مگر دوسرے موقع پر صرف قرآن ہی میزان نہ رہا بلکہ قرآن کے ساتھ سنت بھی میزان بن گئی۔ پہلے ایک میزان تھی، اب دو ہو گئیں اور تضاد بالکل واضح ہو گیا۔ چنانچہ ”اشراق“ جس کے مدیر غامدی صاحب ہیں، میں یہ اشتہار عرصے تک چھپتا رہا کہ:

”قاری محترم!

اشراق ایک تحریک ہے، علمی تحریک ..... فکر و نظر کو قرآن و سنت کی میزان میں تولئے کی تحریک .....“

(ماہنامہ اشراق، بابت اپریل، مئی، جون، جولائی، اگست، اکتوبر، نومبر اور دسمبر 1991ء)

اس طرح غامدی صاحب ایک طرف صرف قرآن کو میزان قرار دیتے ہیں اور دوسری طرف سنت کو بھی میزان مانتے ہیں اور یہ چیز بھی ان کے ہاں کھلے تضاد کی صورت میں موجود ہے۔



## 7۔ قرآنی الفاظ کے صرف معروف معنی مراد لینا

غامدی صاحب قرآن مجید کے الفاظ کے صرف معروف معنی لینے کو جائز سمجھتے ہیں اور اگر معروف معنی نہ لیے جائیں تو ان کے نزدیک ایسا کرنا ناجائز ہے۔ وہ اپنے موقف کو اس طرح بیان کرتے ہیں:

”اس قرآن کے ترجمہ و تفسیر میں ہر جگہ اس کے الفاظ کے معروف معنی ہی پیش نظر رہنے چاہئیں، ان سے ہٹ کر ان کی کوئی تاویل کسی حال میں قبول نہیں کی جاسکتی۔“ (میزان، ص 18، طبع دوم اپریل 2002ء)

اس کے بعد اپنے موقف کو درج ذیل مثالوں سے واضح کرتے ہیں:

”وَالنَّجْمُ وَالشَّجَرُ يَسْجُدَا نَ مِنَ النَّجْمِ“ کے معنی ”تا روں“ ہی کے ہو سکتے ہیں۔ *إِلَإِذَا تَمَنَّى* میں لفظ تمَنَّی کا مفہوم خواہش اور ارمان ہی ہے۔ *أَفَلَا يَنْظَرُونَ إِلَى الْإِبْلِ* میں الإبل کا لفظ اونٹ ہی کے لیے آیا ہے۔ *كَأَنَّهُنَّ بَيْضٌ مَّكْنُونٌ* میں بیض انڈوں ہی کے معنی میں ہے۔ *فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَانْحَرْ* میں نَحر کا لفظ قربانی ہی کے لیے ہے۔ اور اسے ”بوئیوں“ اور ”تلاوت“ اور ”بادل“ اور ”انڈوں“ کی چھپی ہوئی جھلی اور ”سینہ پر ہاتھ باندھنے“ کے معنی میں نہیں لیا جا سکتا۔“ (حوالہ مذکورہ، ص 18، 19)

اس سے معلوم ہوا کہ غامدی صاحب کے نزدیک قرآن کے ترجمہ و تفسیر میں ہر جگہ اس کے الفاظ کے صرف معروف معنی ہی لیے جاسکتے ہیں اور ان سے ہٹ کر ان کی کوئی تاویل قابل قبول نہیں ہو سکتی۔

حالاں کہ اہل علم جانتے ہیں کہ بعض اوقات قرآنی الفاظ کے معروف معنی کے سوائے

اس کے مجازی معنی بھی مراد لیے جاسکتے ہیں۔ جیسے یقین کے معروف معنی یقین ہی کے ہیں مگر یہ مجازی طور پر ”موت“ کے معنوں میں بھی آتا ہے۔

لیکن ہم دیکھتے ہیں کہ عامدی صاحب اپنے اس خود ساختہ اصول کی خود خلاف ورزی کرتے ہیں اور ہر جگہ قرآنی الفاظ کے معروف معنی مراد نہیں لیتے۔ چنانچہ انہوں نے اپنی الٹی تفسیر ”البيان“ (میں اسے الٹی تفسیر اس لیے کہتا ہوں کہ یہ آخری سورتوں سے ہوتی ہوئی الٹے رُخ پر پیچھے کو آ رہی ہے اور ابھی تک اس کی ایک جلد شائع ہوئی ہے جو سورہ الملک سے سورہ الناس تک ہے اور باقی تفسیر ابھی نامکمل ہے) میں درج ذیل مقامات پر قرآنی الفاظ کے معروف معنی مراد نہ لے کر اپنے بنائے ہوئے اصول کو خود پامال کیا ہے۔

1- **پہلی مثال** سورۃ اللہب کے الفاظ ﴿تَبَثُ يَدَا أَبِي لَهَبٍ﴾ کا ترجمہ عامدی صاحب نے یوں کیا ہے کہ:

”ابولہب کے بازوں توٹ گئے۔“ (البيان، ص 260)

اب یہ فیصلہ کرنا اہل علم کا کام ہے کہ لفظ ”یدا“ کے معروف معنی ”بازو“ کے ہیں یا ”دونوں ہاتھ“ کے۔

2- **دوسری مثال** سورۃ العلق کی پہلی آیت ﴿إِقْرَأْ بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ﴾ کا ترجمہ عامدی صاحب نے یوں کیا ہے کہ:

”انہیں پڑھ کر سناؤ (اے پیغمبر) اپنے اس پروردگار کے نام سے جس نے پیدا کیا ہے۔“ (البيان، ص 207)

اب یہ فیصلہ کرنا اہل علم کا کام ہے کہ عربی زبان میں لفظ اقرأ (بغیر علیٰ کے صلے) کے معروف معنی ”پڑھ“ کے ہیں یا ”انہیں پڑھ کر سناؤ“ کے ہیں۔

3- **تیسرا مثال** اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ:

﴿قُلْ هُوَ الَّذِي ذَرَأَكُمْ فِي الْأَرْضِ﴾ (الملک: 24)

اس کا ترجمہ عامدی صاحب نے یہ کیا ہے کہ:

”ان سے کہہ دو، وہی ہے جس نے تمہیں زمین میں بویا۔“ (البيان، ص: 25، 26)

اب قارئین خود دیکھ سکتے ہیں کہ ذَرَأْكُمْ فِي الْأَرْضِ میں ذَرَأً (ذال کے ساتھ) کے معروف معنی ”بُوْنے“ کے ہیں یا ”پھیلانے“ کے۔

4- چوتھی مثال اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ:

﴿كَلَّا بَلْ لَا يَخَافُونَ الْآخِرَةَ﴾ (المدثر: 53)

اس آیت کا ترجمہ غامدی صاحب نے یوں کیا ہے کہ:  
”بلکہ (واقعہ یہ ہے کہ) یہ قیامت کی توقع نہیں رکھتے۔“ (البیان، ص 81)  
اب یہ فیصلہ کرنا اہل علم کا کام ہے کہ آیت کے لفظ ”يَخَافُونَ“ کی قطعی دلالت اور  
اس کے معروف معنی بقول غامدی صاحب ”توقع رکھنے“ کے ہیں یا اس لفظ کے معروف معنی  
”خوف رکھنا یا ڈرنا“ کے ہیں۔

5- پانچویں مثال سورہ الاعلیٰ میں آیت 4، 5 میں ہے:

﴿وَالَّذِي أَخْرَجَ الْمُرْغَى ۝ فَجَعَلَهُ غُثَاءً أَحْوَى ۝﴾

اس کا ترجمہ غامدی صاحب نے یہ کیا ہے:

”اور جس نے سبزہ نکالا، پھر اسے گھنا سر سبز و شاداب بنادیا۔“

اہل علم جانتے ہیں کہ غُثَاءً أَحْوَى کے معروف معنی ”سیاہ کوڑا کرکٹ“ کے ہیں نہ  
کہ ”گھنا سر سبز و شاداب“ کے۔

6- چھٹی مثال اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ:

﴿وَثِيَابَكَ فَطَهِرُ ۝﴾ (المدثر)

اس کا ترجمہ غامدی صاحب نے یہ کیا ہے کہ:

”اور اپنے دامن دل کو پاک رکھو۔“

اب یہ اہل علم کا کام ہے کہ وہ یہ بتائیں کہ ”ثِيَاب“ کے معروف معنی ”کپڑے“ کے  
ہیں یا ”دامن دل“ کے۔ یہ چند مثالیں ہیں جن میں غامدی صاحب نے اپنے اس اصول کو  
لڑا ہے کہ قرآنی الفاظ کے صرف معروف معنی ہی لیے جاسکتے ہیں۔

## 8۔ تکفیر کے مسئلے میں تضاد

غامدی صاحب کے ہاں تکفیر کے مسئلے پر بھی تضاد موجود ہے۔ وہ خود دوسروں کی تکفیر کرتے ہیں مگر کسی اور کو یہ حق نہیں دیتے کہ وہ کسی دوسرے کی تکفیر کر سکے اور اُسے کافر قرار دے سکے۔

چنانچہ ایک سوال کے جواب میں غامدی صاحب فرماتے ہیں کہ:  
”کسی کو کافر قرار دینا ایک قانونی معاملہ ہے۔ پیغمبر اپنے الہامی علم کی بنیاد پر کسی گروہ کی تکفیر کرتا ہے..... یہ حیثیت اب کسی کو حاصل نہیں۔“

(ماہنامہ اشراق، دسمبر 2000ء ص 54، 55)

اس سے معلوم ہوا کہ غامدی صاحب کی رائے میں کوئی غیر نبی شخص کسی اور آدمی کی تکفیر نہیں کر سکتا اور اُسے کافر قرار نہیں دے سکتا۔

غامدی صاحب کی یہ رائے بالکل بے اصل اور غلط ہے۔ خلافے راشدین سے لے کر آج تک ان لوگوں کی تکفیر کی گئی ہے جو ضروریاتِ دین میں سے کسی ایک کا بھی انکار کرتے رہے ہیں۔ خود سیدنا ابو بکر صدیقؓ نے اپنے دورِ خلافت میں مدعاںِ نبوت اور مانعینِ زکوٰۃ کو کافر قرار دے کر ان کے خلاف تکوار سے جہاد کیا تھا۔ ماضی قریب میں امت مسلمہ نے جھوٹے مدعی نبوت مرزا غلام احمد قادریانی (ملعون) اور اُس کے پیروکاروں کو کافر قرار دیا تھا۔ پاکستان کے قریباً ذیڑھ ہزار علماء نے غلام احمد پرویز کو کافر قرار دیا تھا۔ یوں لگتا ہے جیسے غامدی صاحب نے اپنے گمراہ کن عقائد و نظریات کے پیش نظر خود تکفیر کی زد سے بچنے کے لیے تکفیر کا انکار کیا ہے۔

لیکن ہمیں اس پر تعجب آتا ہے کہ وہ خود تو تکفیر کی زد سے بچنے کے لیے حلیے بہانے تراش رہے ہیں مگر دوسروں کو تکفیر کا نشانہ بناتے ہوئے ذرا نہیں شرماتے۔ ان کی اپنی تحریروں

کی رو سے شمالی افریقہ کے کروڑوں مسلمان غیر مسلم قرار پاتے ہیں اور امت مسلمہ کے تمام صوفیائے کرام کا فرٹھہرتے ہیں۔

اس اجمالی کی تفصیل یہ ہے کہ تصوف کے بارے میں غامدی صاحب نے لکھا ہے کہ یہ اسلام کے متوازی ایک دین ہے اور جب تصوف اسلام کے متوازی ایک دین ہے تو لا محالہ وہ اسلام سے الگ کوئی دین ہے اور جب کوئی شخص اسلام سے الگ اُسے اپنادین بنائے گا تو دائرہ اسلام سے خارج ہو جائے گا۔ اس طرح غامدی صاحب نے بالواسطہ طور پر امت مسلمہ کے تمام صوفیائے کرام کی تکفیر کر کے ان کو کافرٹھہرا یا ہے۔

چنانچہ تصوف کے بارے میں غامدی صاحب لکھتے ہیں کہ:

”الْتَّسُوفُ فِي الْوَاقِعِ أَيْكَ مُتَوَازِي دِينٍ هُوَ“ (برہان، ص 188، طبع جون 2006ء)

غامدی صاحب کی دوسری تحریریں جن کی رو سے شمالی افریقہ (لیبیا، ٹیونس، الجزائر، مراکش اورصومالیہ وغیرہ) کے تمام مسلمان غیر مسلم قرار پاتے ہیں، وہ یہ ہیں:

1- ”قرآن صرف وہی ہے جو مصحف میں ثابت ہے اور جسے مغرب کے چند علاقوں کو چھوڑ کر پوری دنیا میں امت مسلمہ کی عظیم اکثریت اس وقت تلاوت کر رہی ہے۔ یہ تلاوت جس قراءت کے مطابق کی جاتی ہے اس کے سوا کوئی دوسری قراءت نہ قرآن ہے اور نہ اسے قرآن کی حیثیت سے پیش کیا جا سکتا ہے۔“

(میزان، ص 25، طبع دوم اپریل 2002ء)

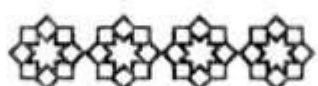
2- ”یہ بالکل قطعی ہے کہ قرآن کی ایک ہی قراءت ہے ..... اس کے علاوہ سب قراءتیں ..... فتنہ عجم کے باقیات ہیں۔“ (میزان، ص 32، طبع دوم، اپریل 2002ء)

کیا غامدی صاحب کی ان تحریروں کی رو سے شمالی افریقہ (لیبیا، ٹیونس، الجزائر، مراکش اور موصالیہ وغیرہ) کے کروڑوں مسلمان غیر مسلم قرار نہیں پاتے؟ جی ہاں، غامدی صاحب نے ایک ہی تکفیری لائھی سے ان سب کو کافر قرار دے دیا ہے۔ کیونکہ شمالی افریقہ کے لوگ ”قراءت حفص“، نہیں بلکہ ”قراءت ورش“ کے مطابق قرآن پڑھتے ہیں اور جب

”قراءت حفص“ کے سوا کوئی دوسری قراءت نہ قرآن ہے اور نہ اسے قرآن کی حیثیت سے پیش کیا جاسکتا ہے تو لا محالہ شمالی افریقہ کے تمام مسلمان قرآن سے محروم ہیں اور غیر قرآن کو قرآن سمجھے ہوئے ہیں تو قرآن کے منکر ٹھہرے کیونکہ جو قرآن کا منکر ہو جائے وہ ضرور کافر ہو جاتا ہے۔

غامدی صاحب کے نشر تکفیر کی زد صرف یہیں تک نہیں ہے بلکہ دنیا بھر میں جوار بوس مسلمان ”قراءت حفص“ کے علاوہ دوسری قراءتوں کو بھی قرآن سمجھتے ہوئے ان کو پڑھ یا پڑھار ہے ہیں وہ سب مسلمان بھی بیک قلم غیر مسلم ٹھہرتے ہیں۔

اس ساری تفصیل سے معلوم ہوا کہ غامدی صاحب ایک طرف تو تکفیر کو ناجائز سمجھتے ہیں اور دوسری طرف اسے جائز قرار دے رہے ہیں اور یہ ان کے ہاں کھلا تضاد پایا جاتا ہے۔



## پانچواں باب

### متفقہ اسلامی عقائد و اعمال سے تقابل

جاوید غامدی صاحب کے عقائد و نظریات امت مسلمہ اور علمائے اسلام کے متفقہ اور اجماعی عقائد و اعمال سے بالکل الگ اور مختلف ہیں۔ انہوں نے ”سبیل المؤمنین“ کو چھوڑ کر اُس ”غیر سبیل المؤمنین“ کو اختیار کر لیا ہے جس کے بارے میں اللہ تعالیٰ کا یہ ارشاد ہے کہ:

﴿وَمَنْ يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُوَلِّهِ مَا تَوَلَّٰ وَنُصْلِهِ جَهَنَّمَ وَسَاءَتْ مَصِيرًا﴾

(النساء: 115)

”جو شخص رسول کی مخالفت کرے گا اور مسلمانوں کا راستہ چھوڑ کر کسی اور راستے پر چلے گا حالاں کہ اس پر صحیح راستہ واضح ہو چکا ہوتا سے ہم اُسی طرف پھیر دیں گے جدھروہ خود پھر گیا اور پھر اسے جہنم میں داخل کریں گے جو بہت بُرا لٹھانا ہے۔“

ذیل میں علمائے اسلام اور غامدی صاحب کے عقائد و نظریات کا ایک تقابلی جائزہ پیش کیا جاتا ہے جس کے بعد ہر شخص کے لیے یہ فیصلہ کرنا آسان ہو جاتا ہے کہ ان میں سے کون را حق پر ہے اور کون گمراہ ہے؟

| غامدی صاحب کے عقائد و نظریات                                          | متفقہ اسلامی عقائد و اعمال                                            |
|-----------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|
| 1- قرآن کی صرف ایک ہی قراءت درست ہے، باقی سب قراءتیں عجم کا فتنہ ہیں۔ | 1- قرآن مجید کی سات یا دس (سبعہ یا عشرہ) قراءتیں متواتر اور صحیح ہیں۔ |

|                                                                                                              |                                                                                                                                                 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 2- میزان، قرآن کے ناموں میں سے کوئی نام نہیں ہے۔                                                             | 2- قرآن کا ایک نام میزان بھی ہے۔                                                                                                                |
| 3- قرآن کی متشابہ آیات کا واضح اور قطعی مفہوم متعین نہیں کیا جاسکتا۔                                         | 3- قرآن کی متشابہ آیات کا بھی ایک واضح اور قطعی مفہوم سمجھا جاسکتا ہے۔                                                                          |
| 4- سورہ نصر مکی ہے۔                                                                                          | 4- سورہ نصر مکی ہے۔                                                                                                                             |
| 5- اصحاب الاعداد کا واقعہ بعثت نبوی سے بہت پہلے زمانے کا ہے۔                                                 | 5- قرآن میں اصحاب الاعداد سے مراد دور نبوی کے قریش کے فراعنہ ہیں۔                                                                               |
| 6- ابو لهب سے نبی ﷺ کا کافر چچا مراد ہے۔                                                                     | 6- سورہ لہب میں ابو لهب سے مراد قریش کے سردار ہیں۔                                                                                              |
| 7- اللہ تعالیٰ نے اصحابِ فیل پر ایسے پرندے بھیجے جنھوں نے ان کو تباہ و بر باد کر کے رکھ دیا تھا۔             | 7- اصحابِ الفیل کو پرندوں نے ہلاک نہیں کیا تھا بلکہ وہ قریش کے پھراو اور آندھی سے ہلاک ہوئے تھے۔ پرندے صرف ان کی لاشوں کو کھانے کے لیے آئے تھے۔ |
| 8- قرآن سنت پر مقدم ہے۔                                                                                      | 8- سنت قرآن سے مقدم ہے۔                                                                                                                         |
| 9- سنت میں نبی ﷺ کے اقوال، افعال اور تقریرات (خاموش تائیدیں) سب شامل ہیں اور وہ حضرت محمد ﷺ سے شروع ہوتی ہے۔ | 9- سنت صرف افعال کا نام ہے۔ اس کی ابتداء حضرت محمد ﷺ سے نہیں، بلکہ حضرت ابراہیم ﷺ سے ہوتی ہے۔                                                   |
| 10- سنتیں ہزاروں کی تعداد میں ہیں۔                                                                           | 10- سنت صرف ستائیں (27) اعمال کا نام ہے۔                                                                                                        |

|                                                                                                                  |                                                                                                         |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 11. ثبوت کے اعتبار سے سنت اور قرآن میں واضح فرق ہے۔ سنت کے ثبوت کے لیے اجماع شرط نہیں۔                           | 11. ثبوت کے اعتبار سے سنت اور قرآن میں کوئی فرق نہیں۔ ان دونوں کا ثبوت اجماع اور عملی تواتر سے ہوتا ہے۔ |
| 12. حدیث سے بھی اسلامی عقائد اور اعمال ثابت ہوتے ہیں۔                                                            | 12. حدیث سے کوئی اسلامی عقیدہ یا عمل ثابت نہیں ہوتا۔                                                    |
| 13. رسول اللہ ﷺ نے حدیث کی حفاظت اور تبلیغ و اشاعت کے لیے بہت اہتمام کیا تھا۔                                    | 13. حضور نے حدیث کی حفاظت اور تبلیغ و اشاعت کے لیے بھی کوئی اہتمام نہیں کیا۔                            |
| 14. امام ابن شہاب زہریؓ کی روایت حدیث میں ثقہ اور معتبر راوی ہیں اور ان کی روایات قابل قبول ہیں۔                 | 14. ابن شہاب زہریؓ کی کوئی روایت بھی قبول نہیں کی جاسکتی۔ وہ ناقابل اعتبار راوی ہے۔                     |
| 15. دین و شریعت کے مصادر و مأخذ قرآن، سنت، اجماع اور قیاس (اجتہاد) ہیں۔                                          | 15. دین کے مصادر قرآن کے علاوہ دین فطرت کے حقوق، سنت ابراہیمی اور قدیم صحائف بھی ہیں۔                   |
| 16. معروف و منکر کا تعین وحی الہی سے ہوتا ہے۔                                                                    | 16. فطرت کرتی ہے۔                                                                                       |
| 17. جو شخص دین کے بنیادی امور یعنی ضروریاتِ دین میں سے کسی ایک کا بھی انکار کرے تو اُسے کافر قرار دیا جاسکتا ہے۔ | 17. نبی ﷺ کی وفات کے بعد کسی شخص کو کافر قرار نہیں دیا جاسکتا۔                                          |

|     |                                                                                  |                                                                                           |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| 18. | امام کی غلطی پر عورتوں کے لیے بلند آواز میں ”سُجَانُ اللَّهِ“ کہنا جائز نہیں ہے۔ | عورتیں بھی باجماعت نماز میں امام کی غلطی پر بلند آواز سے ”سُجَانُ اللَّهِ“ کہنا سکتی ہیں۔ |
| 19. | زکوٰۃ کا نصاب منصوص اور مقرر نہیں شدہ ہے۔                                        | زکوٰۃ کا نصاب منصوص اور مقرر نہیں ہے۔                                                     |
| 20. | اسلامی ریاست کسی چیز کو زکوٰۃ سے مستثنی کر سکتی ہے۔                              | ریاست کسی بھی چیز کو زکوٰۃ سے مستثنی کر سکتی ہے۔                                          |
| 21. | بنو ہاشم کو زکوٰۃ دینی جائز نہیں۔                                                | بنو ہاشم کو زکوٰۃ دینا جائز ہے۔                                                           |
| 22. | اسلام میں موت کی سزا صرف دو جرائم (قتل نفس اور فساد فی الارض) پر دی جاسکتی ہے۔   | اسلام میں موت کی سزا صرف دو جرائم (قتل نفس اور فساد فی الارض) پر دی جاسکتی ہے۔            |
| 23. | دیت کا حکم اور قانون ہمیشہ کے لیے ہے۔                                            | دیت کا قانون وقتی اور عارضی تھا۔                                                          |
| 24. | قتل خطاہ میں دیت کی مقدار تبدیل نہیں ہو سکتی۔                                    | قتل خطاہ میں دیت کی مقدار تبدیل ہو سکتی ہے۔                                               |
| 25. | عورت کی دیت، مرد کی دیت سے آدمی ہے۔                                              | عورت اور مرد کی دیت برابر ہے۔                                                             |
| 26. | اسلام میں مرتد کے لیے قتل کی سزا ہمیشہ کے لیے ہے۔                                | اب مرتد کی سزا قتل باقی نہیں ہے۔                                                          |
| 27. | شادی شدہ زانی کی سزا از روئے سنت سنگاری ہے۔                                      | زانی کنوارا ہو یا شادی شدہ دونوں کی سزا صرف سو کوڑے ہیں۔                                  |

|                                                                                             |                                                                                                                                   |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 28- چور کا دایاں ہاتھ کا شنا صرف سنت سے ثابت ہے۔                                            | 28- چور کا دایاں ہاتھ کا شنا قرآن سے ثابت ہے۔                                                                                     |
| 29- شراب نوشی کی شرعی سزا ہے جو اجماع کی رو سے اسی کوڑے مقرر ہیں۔                           | 29- شراب نوشی پر کوئی شرعی سزا نہیں ہے۔                                                                                           |
| 30- حدود کے جرائم میں عورت کی شہادت معتبر نہیں۔                                             | 30- عورت کی گواہی حدود کے جرائم میں بھی معتبر ہے۔                                                                                 |
| 31- کوئی کافر کسی مسلمان کا کبھی وارث نہیں ہو سکتا۔                                         | 31- صرف عهد نبوی کے عرب کے مشرکین اور یہود و نصاریٰ مسلمانوں کے وارث نہیں ہو سکتے۔                                                |
| 32- میت کی اولاد میں صرف بیٹیاں ہی ہوں تو ان کو کل تر کے کا دو تھائی (2/3) حصہ دیا جائے گا۔ | 32- اگر میت کی اولاد میں صرف بیٹیاں وارث ہوں تو ان کو والدین یا بیوی شوہر کے حصوں سے بچے ہوئے تر کے کا دو تھائی (2/3) حصہ ملے گا۔ |
| 33- سورج بخس العین ہے، لہذا اس کی کھال اور دوسرے اجزاء کا استعمال اور تجارت حرام ہے۔        | 33- سور کی کھال اور چربی وغیرہ کی تجارت اور ان کا استعمال منوع نہیں۔                                                              |
| 34- عورت کے لیے دوپٹا پہننا شرعی حکم پہننے کا حکم قرآن کی سورہ النور آیت 31 سے ثابت ہے۔     | 34- عورت کے لیے دوپٹا پہننا شرعی حکم نہیں۔                                                                                        |

|                                                                                                                                        |                                                                                               |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
| 35- ان کے علاوہ کھانے کی بہت سی اور چیزیں بھی حرام ہیں جیسے کہ اور پالتو گدھے کا گوشت وغیرہ۔                                           | کھانے کی صرف چار (4) چیزیں ہی حرام ہیں: خون، مردار، سوڑ کا گوشت اور غیر اللہ کے نام کا ذبح۔   |
| 36- از روئے قرآن بہت سے نبیوں اور رسولوں دونوں کو قتل کیا گیا۔                                                                         | کئی انبیاء قتل ہوئے مگر کوئی رسول بھی قتل نہیں ہوا۔                                           |
| 37- حضرت عیسیٰ آسمان پر زندہ اٹھا لیے گئے۔ وہ قیامت کے قریب دوبارہ دنیا میں آئیں گے اور دجال کو قتل کریں گے۔                           | عیسیٰ علیہ السلام وفات پاچے ہیں۔                                                              |
| 38- یاجوج ماجوج اور دجال نے مراد قیامت کی دو الگ الگ نشانیاں ہیں۔ احادیث کی رو سے دجال ایک یہودی شخص ہوگا جو داہمیں آنکھ سے کانا ہوگا۔ | یاجوج ماجوج اور دجال نے مراد مغربی اقوام ہیں۔                                                 |
| 39- جہاد و قتال کے بارے میں کوئی شرعی حکم نہیں ہے۔                                                                                     | جہاد و قتال کے بارے میں کوئی شرعی حکم نہیں ہے۔                                                |
| 40- کفار کے خلاف جہاد کا حکم ہمیشہ کے لیے ہے اور مفتوح کفار (ذمیوں) سے جزیہ لیا جاسکتا ہے۔                                             | کافروں کے خلاف جہاد کرنے کا حکم اب باقی نہیں رہا اور اب مفتوح کافروں سے جزیہ نہیں لیا جاسکتا۔ |



## غامدی صاحب کے مذکورہ گمراہ کن عقائد و نظریات کے بارے میں اُن کی تحریروں کے حوالہ جات

(۱).....(ل) قرآن صرف وہی ہے جو مصحف میں ثبت ہے اور جسے مغرب کے چند علاقوں کو چھوڑ کر پوری دنیا میں امت مسلمہ کی عظیم اکثریت اس وقت تلاوت کر رہی ہے۔ یہ تلاوت جس قراءت کے مطابق کی جاتی ہے اس کے سوا کوئی دوسری قراءت نہ قرآن ہے اور نہ اسے قرآن کی حیثیت سے پیش کیا جاسکتا ہے۔“

(میزان، ص 25، طبع دوم، اپریل 2002ء لاہور)

(ب) ”یہ بالکل قطعی ہے کہ قرآن کی ایک ہی قراءت ہے..... اس کے علاوہ سب قراءتیں ..... قتنہ عجم کے باقیات ہیں۔“

(میزان، ص 32، طبع دوم، اپریل 2002ء)

(۲) .....(ل) ”قرآن ..... میزان ..... ہے۔“ (برہان، ص 140)

(ب) ﴿اللَّهُ الَّذِي أَنْزَلَ الْكِتَبَ وَالْمِيزَانَ﴾ (الشوری: ۴۲ : ۱۷) ”اللہ وہی ہے جس نے حق کے ساتھ کتاب اتاری، یعنی میزان نازل کی ہے۔“ اس آیت میں ”وَالْمِيزَانَ“ سے پہلے ”وَ“ تفسیر کے لیے ہے۔ اس لیے ”المیزان“ درحقیقت یہاں ”الکتاب“ ہی کا بیان ہے۔

(میزان، ص 22، طبع دوم، اپریل 2002ء)

(۳) .....”یہ بات ہی صحیح نہیں ہے کہ محاکم اور متشابہ کو ہم پورے یقین کے ساتھ ایک دوسرے سے ممیز نہیں کر سکتے یا متشابہات کا مفہوم سمجھنے سے قاصر ہیں ..... لوگوں کو یہ غلط فہمی ہوئی ہے کہ متشابہات کا مفہوم سمجھنا ممکن نہیں ہے۔“

(میزان، ص 34، 35، طبع دوم، اپریل 2002ء)

(4) ..... ”سورہ کافرون کے بعد اور اہب سے پہلے اس سورہ (النصر) کے مقام سے واضح ہے کہ سورہ کوثر کی طرح یہ بھی، اُم القریٰ مکہ میں رسول اللہ ﷺ کی دعات کے مرحلہ تحریت و براءت میں آپ کے لیے ایک عظیم بشارت کی حیثیت سے نازل ہوئی ہے۔“ (البیان، ص 252، مطبوعہ ستمبر 1998ء)

(5) ..... ”یہ ﴿ قُتِلَ أَصْحَابُ الْأَخْدُودِ ۝ النَّارِ ذَاتِ الْوَقُودِ ۝ ۵﴾ (البروج: ۴-۵) قریش کے ان فراعنة کو جہنم کی وعید ہے جو مسلمانوں کو ایمان سے پھیرنے کے لیے ظلم و ستم کا بازار گرم کیے ہوئے تھے۔ انھیں بتایا گیا ہے کہ وہ اگر اپنی اس روشن سے باز نہ آئے تو دوزخ کی اُس گھائی میں پھینک دیے جائیں گے جو ایندھن سے بھری ہوئی ہے۔“ (البیان، ص 157، طبع ستمبر 1998ء)

(6) ..... ﴿ تَبَّتْ يَدَا أَبِي لَهَبٍ وَّتَبَّ ۝ ۵﴾ ”ابولہب کے بازوں کو گئے اور وہ خود بھی ہلاک ہوا۔“ (تفسیر) ”بازوں کو گئے یعنی اُس کے اعوان و انصار ہلاک ہوئے اور اس کی سیاسی قوت ختم ہو گئی۔“ (البیان، ص 260، مطبوعہ ستمبر 1998ء)

(7) ..... ”اللہ تعالیٰ نے ساف و حاصب کے طوفان سے انھیں (اصحاب الفیل کو) اس طرح پامال کیا تکہ کوئی اُن کی لاشیں اٹھانے والا نہ رہا۔ وہ میدان میں پڑی تھیں اور گوشت خوار پرندے بے انھیں نوچنے اور کھانے کے لیے، اُن پر جھپٹ رہے تھے..... آیت کا مدعا یہ ہے کہ تمہاری (قریش کی) مدافعت اگرچہ ایسی کمزور تھی کہ تم پہاڑوں میں چھپے ہوئے، انھیں کنکر پتھر مار رہے تھے، لیکن جب تم نے حوصلہ کیا اور جو کچھ تم کر سکتے تھے، کر ڈالا، تو اللہ نے اپنی سنت کے مطابق تمہاری مدد کی اور ساف و حاصب کا طوفان بھیج کر اپنی ایسی شان و کھائی کہ انھیں کھایا ہوا بھوسا بنا دیا۔“

(البیان، تفسیر سورہ الفیل، ص: 240، 241)

(8).....”سنۃ قرآن کے بعد نہیں بلکہ قرآن سے مقدم ہے۔“

(میزان، ص 52، طبع دوم، اپریل 2002ء)

(9).....(ا) ”سنۃ کا تعلق تمام تر عملی زندگی سے ہے، یعنی وہ چیزیں جو کرنے کی ہیں ..... علمی نوعیت کی کوئی چیز بھی سنۃ نہیں ہے اس کا دائرہ کرنے کے کام ہیں۔“

(میزان، ص 65، طبع دوم، اپریل 2002ء)

(ب) ”سنۃ سے ہماری مراد دین ابراہیمی کی وہ روایت ہے جسے نبی ﷺ نے اس کی تجدید و اصلاح کے بعد اور اس میں بعض اضافوں کے ساتھ اپنے ماننے والوں میں دین کی حیثیت سے جاری فرمایا ہے۔“

(میزان، ص 10، طبع دوم، اپریل 2002ء لاہور)

(10).....اس (سنۃ) کے ذریعے سے جو دین ہمیں ملا ہے، وہ یہ ہے:

(۱) ”اللہ کا نام لے کر اور دائیں ہاتھ سے کھانا پینا، (۲) ملاقات کے موقع پر ”السلام علیکم“ اور اس کا جواب، (۳) چھینک آنے پر ”الحمد للہ“ اور اس کے جواب میں ”یرحمک اللہ“، (۴) نومولود کے دائیں کان میں اذان اور بائیں میں اقامت، (۵) موچھیں پست رکھنا، (۶) زیر ناف کے بال موٹڈنا، (۷) بغل کے بال صاف کرنا، (۸) لڑکوں کا ختنہ کرنا، (۹) بڑھے ہوئے ناخن کاٹنا، (۱۰) ناک، منہ اور دانتوں کی صفائی، (۱۱) استخفا، (۱۲) حیض و نفاس میں زن و شو کے تعلق سے اجتناب، (۱۳) حیض و نفاس کے بعد غسل، (۱۴) غسل جنابت، (۱۵) میت کا غسل، (۱۶) تجهیز و تکفین، (۱۷) تدفین، (۱۸) عید الفطر، (۱۹) عید الاضحی، (۲۰) اللہ کا نام لے کر جانوروں کا تذکیرہ، (۲۱) نکاح و طلاق اور اس کے متعلقات، (۲۲) زکوٰۃ اور اس کے متعلقات، (۲۳) نماز اور اس کے متعلقات، (۲۴) روزہ اور صدقۃ فطر، (۲۵) اعتکاف، (۲۶) قربانی اور (۲۷) حج و عمرہ اور ان کے متعلقات۔

سنۃ یہی ہے اور اس کے بارے میں یہ بالکل قطعی ہے کہ ثبوت کے اعتبار سے اس

میں اور قرآن مجید میں کوئی فرق نہیں ہے۔“

(میزان، ص 10، طبع دوم، اپریل 2002ء، لاہور)

(11) ..... ”سنت یہی ہے اور اس کے بارے میں یہ بالکل قطعی ہے کہ ثبوت کے اعتبار سے اس میں اور قرآن میں کوئی فرق نہیں ہے۔ وہ جس طرح صحابہ کے اجماع اور قولی تواتر سے ملا ہے، یہ اسی طرح ان کے اجماع اور عملی تواتر سے ملی ہے اور قرآن ہی کی طرح ہر دور میں امت کے اجماع سے ثابت قرار پائی ہے۔“

(میزان، ص 10، طبع دوم، اپریل 2002ء)

(12) ..... ”اس (حدیث) سے دین میں کسی عقیدہ و عمل کا کوئی اضافہ نہیں ہوتا۔“

(میزان، ص 64، طبع دوم، اپریل 2002ء)

(13) ..... ”نبی ﷺ کے قول و فعل اور تقریر و تصویب کی روایتیں جو زیادہ تر اخبار آحاد کے طریقے پر نقل ہوئی ہیں اور جنہیں اصطلاح میں حدیث کہا جاتا ہے، ان کے بارے میں یہ دو باتیں ایسی واضح ہیں کہ کوئی صاحب علم انھیں ماننے سے انکار نہیں کر سکتا۔ ایک یہ کہ رسول اللہ ﷺ نے ان کی حفاظت اور تبلیغ و اشاعت کے لیے کبھی کوئی اہتمام نہیں کیا۔ دوسری یہ کہ ان سے جو علم حاصل ہوتا ہے وہ کبھی علم یقین کے درجے تک نہیں پہنچتا۔“ (میزان، حصہ دوم، ص 68، طبع اپریل 2002ء، لاہور)

(14) ..... ”ان (امام ابن شہاب زہری) کی کوئی روایت بھی، بالخصوص اس طرح کے اہم معاملات میں قابل قبول نہیں ہو سکتی۔“ (میزان، ص 31، طبع دوم، اپریل 2002ء)

(15) ..... ”قرآن کی دعوت اس کے پیش نظر جن مقدمات سے شروع ہوتی ہے، وہ یہ ہیں:  
 (۱) دین فطرت کے حقائق (۲) سنت ابراہیمی (۳) نبیوں کے صحائف۔“

(میزان، طبع دوم، ص 48، مطبوعہ اپریل 2002ء)

(16) ..... ”معروف و منکر ..... وہ باتیں (ہیں) جو انسانی فطرت میں خیر کی حیثیت سے پہچانی جاتی ہیں اور وہ جن سے فطرت ابا کرتی اور انھیں برآ بھتی ہے ..... انسان ابتدا

ہی سے معروف و مکر، دونوں کو پورے شعور کے ساتھ بالکل الگ الگ پہچانتا ہے۔“

(میزان، ص 49، طبع دوم، اپریل 2002ء)

(17) ..... ”کسی کو کافر قرار دینا ایک قانونی معاملہ ہے۔ پیغمبر اپنے الہامی علم کی بنیاد پر کسی گروہ کی تکفیر کرتا ہے ..... یہ حیثیت اب کسی کو حاصل نہیں۔“

(ماہنامہ اشراق، دسمبر 2000ء، ص 54، 55)

(18) ..... ”امام غلطی کرے اور اس پر خود متنبہ نہ ہو تو مقتدی اسے متنبہ کر سکتے ہیں۔ اس کے لیے سنت یہ ہے کہ وہ ”سبحان اللہ“ کہیں گے۔ عورتیں اپنی آواز بلند کرنا پسند نہ کریں تو نبی ﷺ کا ارشاد ہے کہ وہ ہاتھ پر ہاتھ مار کر متنبہ کر دیں۔“

(قانون عبادات، ص 84، مطبوعہ اپریل 2005ء)

(19، 20) ”ریاست اگر چاہے تو حالات کی رعایت سے کسی چیز کو زکوٰۃ سے مستثنیٰ قرار دے سکتی اور جن چیزوں سے زکوٰۃ وصول کرے، ان کے لیے عام دستور کے مطابق کوئی نصاب بھی مقرر کر سکتی ہے۔“ (قانون عبادات، ص 119، طبع اپریل 2005ء)

(21) ..... ”بنی ہاشم کے فقراء و مساکین کی ضرورتیں بھی زکوٰۃ کے اموال سے اب بغیر کسی تردود کے پوری کی جاسکتی ہیں۔“ (قانون عبادات، ص 119، طبع اپریل 2005ء)

(22) ..... (ل) ”ان دو جرائم (قتل نفس اور فساد فی الارض) کے سوا، فرد ہو یا حکومت، یہ حق کسی کو بھی حاصل نہیں ہے کہ وہ کسی شخص کی جان کے درپے ہو اور اسے قتل کر ڈالے۔“

(برہان، ص 143، طبع چارم، جون 2006ء)

(ب) ”اللہ تعالیٰ نے پوری صراحةٰ کے ساتھ فرمایا ہے کہ ان دو جرائم (قتل نفس اور فساد فی الارض) کو چھوڑ کر، فرد ہو یا حکومت، یہ حق کسی کو بھی حاصل نہیں ہے کہ وہ کسی شخص کی جان کے درپے ہو اور اسے قتل کر ڈالے۔“

(میزان، ص 283، طبع دوم، اپریل 2002ء)

(23) ..... ”چنانچہ اس (قرآن) نے اس (دیت کے) معاملے میں ”معروف“ کی پیروی

کا حکم دیا ہے۔ قرآن کے اس حکم کے مطابق ہر معاشرہ اپنے ہی معروف کا پابند ہے۔ ہمارے معاشرے میں دیت کا کوئی قانون چونکہ پہلے سے موجود نہیں ہے، اس وجہ سے ہمارے ارباب حل و عقد کو اختیار ہے کہ چاہیں تو عرب کے اس دستور کو برقرار رکھیں اور چاہیں تو اس کی کوئی دوسری صورت تجویز کریں۔ وہ جو صورت بھی اختیار کریں گے، معاشرہ اسے قبول کر لیتا ہے تو ہمارے لیے وہی ”معروف“ قرار پائے گی۔” (برہان، ص 18، 19، طبع چہارم، جون 2006ء)

(24) ”اسلام نے دیت کی کسی خاص مقدار کا ہمیشہ کے لیے تعین کیا ہے، نہ عورت اور مرد، غلام اور آزاد اور کافر اور موسیٰ کی دیتوں میں کسی فرق کی پابندی ہمارے لیے لازم ٹھہرائی ہے۔“ (برہان، ص 18، طبع چہارم، جون 2006ء)

(25) ..... ”لیکن فقہاء کی یہ رائے (کہ ہر مرتد کی سزا قتل ہے) محل نظر ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ حکم (کہ جو شخص اپنا دین تبدیل کرے اُسے قتل کردو) تو بے شک ثابت ہے مگر ہمارے نزدیک یہ کوئی حکم عام نہ تھا، بلکہ صرف انہی لوگوں کے ساتھ خاص تھا جن میں آپ کی بعثت ہوئی اور جن کے لیے قرآن مجید میں اُمیین یا مشرکین کی اصطلاح استعمال کی گئی ہے۔“

(برہان، ص 140، طبع چہارم، جون 2006ء)

(26) ..... ”سورہ نور میں ..... زنا کے عام مرتكبین کے لیے ایک متعین سزا ہمیشہ کے لیے مقرر کردی گئی ..... زانی مرد ہو یا عورت، اس کا جرم اگر ثابت ہو جائے تو اس کی پاداش میں اسے سو کوڑے مارے جائیں گے۔“

(میزان، ص 299، 300، طبع دوم، اپریل 2002ء)

(27) ..... ”قطع یہ کی یہ سزا ﴿ جَزَاءٌ بِمَا كَسَبَأَنْكَالًا مِنَ اللَّهِ ﴾ ہے۔ لہذا مجرم کو دوسروں کے لیے عبرت بنادینے میں عمل اور پاداش عمل کی مناسبت جس طرح یہ تقاضا کرتی ہے کہ اس کا ہاتھ کاٹ دیا جائے، اسی طرح یہ تقاضا بھی کرتی ہے کہ اس کا

دایاں ہاتھ ہی کاٹا جائے۔” (میزان، ص 306، 307، طبع دوم، اپریل 2006ء)

(29).....(ل) ”یہ بالکل قطعی ہے کہ حضور ﷺ نے اگر شراب نوشی کے مجرموں کو پڑوایا تو شارع کی حیثیت سے نہیں، بلکہ مسلمانوں کے حکمران کی حیثیت سے پڑوایا اور آپ کے بعد آپ کے خلفاء نے بھی ان کے لیے چالیس کوڑے اور اسی کوڑے کی یہ سزا میں اسی حیثیت سے مقرر کی ہیں۔ چنانچہ ہم پورے اطمینان کے ساتھ یہ کہتے ہیں کہ یہ کوئی حد نہیں، بلکہ محض تعزیر ہے جسے مسلمانوں کا نظم اجتماعی، اگر چاہے تو برقرار رکھ سکتا ہے اور چاہے تو اپنے حالات کے لحاظ سے اس میں تغیر و تبدل کر سکتا ہے۔“

(برہان، ص 139، طبع چہارم، جون 2006ء)

(ب) ”یہ (شراب نوشی پر اسی کوڑوں کی سزا) شریعت ہرگز نہیں ہو سکتی۔“

(برہان، ص 138، طبع چہارم، جون 2006ء)

(30).....”حدود کے جرام ہوں یا ان کے علاوہ کسی جرم کی شہادت، ہمارے نزدیک یہ قاضی کی صواب دید پر ہے کہ وہ کس کی گواہی قبول کرتا ہے اور کس کی گواہی قبول نہیں کرتا۔ اس میں عورت اور مرد کی تخصیص نہیں ہے۔“

(برہان، ص 27، طبع چہارم، جون 2006ء)

(31).....”نبی ﷺ نے اسی (قرابت نافعہ) کے پیش نظر جزیرہ نما عرب کے مشرکین اور یہود و نصاریٰ کے بارے میں فرمایا: ((لَا يَرِثُ الْمُسْلِمُ الْكَافِرَ وَلَا الْكَافِرُ الْمُسْلِمُ .)) بخاری، رقم: ۶۷۶۴۔ ”نہ مسلمان ان میں سے کسی کافر کے وارث ہوں گے اور نہ یہ کافر کسی مسلمان کے۔“ یعنی اتمام جحت کے بعد جب یہ منکرین حق خدا اور مسلمانوں کے کھلے دشمن بن کر سامنے آگئے ہیں تو اس کے لازمی نتیجے کے طور پر قربت کی منفعت بھی ان کے اور مسلمانوں کے درمیان ہمیشہ کے لیے ختم ہو گئی۔ چنانچہ یہاں میں ایک دوسرے کے وارث نہیں ہو سکتے۔“

(میزان، ص 171، طبع دوم، اپریل 2002ء لاہور)

(32).....(ل)"اولاد میں دو یادو سے زائد لڑکیاں، ہی ہوں تو انھیں بچے ہوئے ترکے کا دو تہائی دیا جائے گا۔" (میزان حصاد، ص 70، طبع مئی 1985ء)

(ب)"وہ سب (والدین اور زوجین کے حصے) لازماً پہلے دیے جائیں گے اور اس کے بعد جو کچھ بچے گا، صرف وہی اولاد میں تقسیم ہوگا۔ لڑکے اگر تنہا ہوں تو انھیں بھی یہی ملے گا اور لڑکے اور لڑکیاں دونوں ہوں تو ان کے لیے بھی یہی قاعدہ ہوگا۔ اسی طرح میت کی اولاد میں اگر تنہا لڑکیاں ہی ہوں تو انھیں بھی اس بچے ہوئے ترکے ہی کا دو تہائی یا آدھا دیا جائے گا، ان کے حصے پورے ترکے میں سے کسی حال میں ادا نہ ہوں گے۔" (میزان، ص 168، طبع اپریل 2002ء)

(33).....(ل)"آن علاقوں میں جہاں سور کا گوشت بطور خوراک استعمال نہیں کیا جاتا، وہاں اس کی کھال اور دوسرے جسمانی اجزاء کو تجارت اور دوسرے مقاصد کے لیے استعمال کرنا منوع قرار نہیں دیا جا سکتا۔" (ماہنامہ اشراق، شمارہ اکتوبر 1998ء، ص 79)

(ب)"یہ سب چیزیں (خون، مردار، سور کا گوشت اور غیر اللہ کے نام کا ذبیحہ) جس طرح کہ قرآن کی ان آیات سے واضح ہے، صرف خورد و نوش کے لیے حرام ہیں۔ رہے ان کے دوسرے استعمالات تو وہ بالکل جائز ہیں۔"

(میزان، ص 320، طبع دوم، اپریل 2002ء)

(34)....."دو پٹہ ہمارے ہاں مسلمانوں کی تہذیبی روایت ہے، اس بارے میں کوئی شرعی حکم نہیں ہے۔ دو پٹے کو اس لحاظ سے پیش کرنا کہ یہ شرعی حکم ہے، اس کا کوئی جواز نہیں۔"

(ماہنامہ اشراق، شمارہ مئی 2002ء، ص 47)

(35)....."اللہ تعالیٰ نے اپنے نبیوں کے ذریعے اسے (انسان کو) بتایا کہ سور، خون، مردار اور خدا کے سوا کسی اور کے نام پر ذنوب کیے گئے جانور بھی کھانے کے لیے پاک نہیں ہیں اور انسان کو ان سے پر ہیز کرنا چاہیے۔ اس معاملے میں شریعت کا موضوع اصلًا یہ چارہی چیزیں ہیں۔ قرآن نے بعض جگہ: ﴿ قُلْ لَا أَجِدُ فِيمَا أُوْحِيَ إِلَيَّ ﴾

اور بعض جگہ ﴿إِنَّمَا﴾ کے الفاظ میں پورے حصر کے ساتھ فرمایا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے صرف یہی چار چیزیں حرام قرار دی ہیں۔“

(میزان، ص 311، طبع اپریل 2002ء)

(36) ..... ”اللہ تعالیٰ ان (رسولوں) کو کسی حال میں ان کی تکذیب کرنے والوں کے حوالے نہیں کرتا۔ نبیوں کو ہم دیکھتے ہیں کہ ان کی قوم ان کی تکذیب ہی نہیں کرتی، بارہا ان کے قتل کے درپے ہو جاتی ہے اور ایسا بھی ہوا ہے کہ وہ اس میں کامیاب ہو جاتی ہے..... لیکن قرآن ہی سے معلوم ہوتا ہے کہ رسولوں کے معاملے میں اللہ کا قانون مختلف ہے۔“ (میزان، حصہ اول، ص 21، مطبوعہ 1985ء)

(37) ..... (ا) ”حضرت مسیح ﷺ کو یہود نے صلیب پر چڑھانے کا فیصلہ کر لیا تو فرشتوں نے ان کی روح ہی قبض نہیں کی، ان کا جسم بھی انھا لے گئے کہ مبادا یہ سرپھری قوم اس کی توہین کرے۔“ (میزان حصہ اول، ص 22، مطبوعہ 1985ء)

(ب) مسیح ﷺ کو جسم و روح کے ساتھ قبض کر لینے کا اعلان کرتے ہوئے فرمایا: جب اللہ نے کہا، اے عیسیٰ، میں تجھے قبض کر لینے والا ہوں.....“

(میزان، حصہ اول، صفحہ 23، مطبوعہ 1985ء)

(38) ..... ”ہمارا نقطہ نظر یہ ہے کہ نبی ﷺ نے قیامت کے قریب یا جوج ماجوج ہی کے خروج کو دجال سے تعبیر کیا ہے۔ اس میں کوئی شبہ نہیں کہ یا جوج ماجوج کی اولاد یہ مغربی اقوام، عظیم فریب پرمنی فکر و فلسفہ کی علم بردار ہیں اور اسی سبب سے نبی کریم ﷺ نے انھیں دجال (عظیم فریب کار) قرار دیا ہے۔ روایات میں دجال کی ایک صفت یہ بھی بیان ہوئی ہے کہ اس کی ایک آنکھ خراب ہوگی۔ یہ بھی درحقیقت مغربی اقوام کی انسان کے روحانی پہلو سے پہلو تھی اور صرف مادی پہلو کی جانب جھکاؤ کی طرف اشارہ ہے۔ اسی طرح مغرب کی طرف سے سورج کا طلوع ہونا بھی

غالباً مغربی اقوام کے سیاسی عروج ہی کے لیے کنا یہ ہے۔“

(ماہنامہ "اشراق" شمارہ جنوری 1996ء، ص 61)

(39) ..... "انھیں (نبی ﷺ اور آپ کے صحابہ کو) قاتل کا جو حکم دیا گیا، اس کا تعلق شریعت سے نہیں بلکہ اللہ تعالیٰ کے قانونِ اتمامِ جحث سے ہے۔"

(میزان، ص 264، طبع اپریل 2002ء، لاہور)

(40) ..... "یہ بالکل قطعی ہے کہ منکرین حق (کافروں) کے خلاف جنگ اور اس کے نتیجے میں مفتوحین پر جزیہ عائد کر کے انھیں محکوم اور زبردست بنا کر رکھنے کا حق اب ہمیشہ کے لیے ختم ہو گیا ہے۔" (میزان، ص 270، طبع اپریل 2002ء، لاہور)



## جاوید غامدی صاحب کے چند مزید عقائد و نظریات (زبانی و تحریری)

(1) ..... عورت مردوں کی امامت کر سکتی ہے:

(ماہنامہ اشراق، مئی 2005ء، ص 35-46)

(2) ..... عورت نکاح خواں بن سکتی ہے:

غامدی صاحب نے، اس سوال کے جواب میں کہ کیا کوئی عورت نکاح پڑھا سکتی ہے؟

ارشاد فرمایا:

”جی ہاں! بالکل پڑھا سکتی ہے.....“ ([www.gamidi.org](http://www.gamidi.org))

(3) ..... مرد اور عورت میں برابر کھڑے ہو کر باجماعت یا انفرادی دونوں طرح سے نماز ادا کر سکتے ہیں:

غامدی صاحب کے ایک شاگرد سکالر سے سوال کیا گیا، کیا مرد اور عورت اکٹھے کھڑے ہو کر باجماعت نماز ادا کر سکتے ہیں؟ تو اس کا جواب یہ دیا گیا کہ:

”مرد اور عورت کھڑے ہو کر جماعت یا انفرادی، دونوں طرح سے نماز ادا کر سکتے ہیں۔ اس سے دونوں کی نماز میں کوئی نقص واقع نہیں ہوتا۔“

([www.urdu.understanding.islam.org](http://www.urdu.understanding.islam.org))

(4) ..... اجنبی مردوں کے سامنے عورت بغیر چادر اوڑھے یا بغیر دوپٹہ یا اوڑھنی سر پر لیے آ جاسکتی ہے:

(5) ..... گانا بجانا اور موسیقی جائز ہے:

ماہنامہ ”اشراق“ کے نائب مدیر سید منظور الحسن اپنے مضمون ”اسلام اور موسیقی“، جو

جاوید غامدی کے افادات پر ہی ہے، میں لکھتے ہیں:  
”موسیقی انسانی فطرت کا جائز اظہار ہے، اس لیے اس کے مباح ہونے میں کوئی شبہ نہیں ہے۔“

ماہر فن مغنیہ نے آپ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہو کر اپنا گانا سنانے کی خواہش ظاہر کی تو آپ ﷺ نے سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا کو اس کا گانا سنوا�ا، سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا حضور کے شانے پر سر رکھ کر بہت دیر تک گانا سنتی اور رقص دیکھتی رہیں۔“ (ماہنامہ اشراق، شمارہ مارچ 2004، ص 8، 19)

(6)..... جاندار چیزوں کی تصویریں بنانا جائز ہے:  
غامدی صاحب کے ادارہ ”المورڈ“ کے ریسرچ سکالر جناب محمد رفیق مفتی اپنی کتاب ”تصویر کا مسئلہ“ میں لکھتے ہیں کہ:  
”لیکن فی نفسه تصویر کے بارے میں کسی اعتراض کی کیونکر گنجائش ہو سکتی ہے، جب کہ خدا اور اس کے رسول نے انہیں جائز رکھا ہو۔“

(تصویر کا مسئلہ، ص 30)

(7)..... مردوں کے لیے داڑھی رکھنا دین کی رو سے ضروری نہیں:  
غامدی صاحب کے ادارہ ”المورڈ“ ہی کے ایک ریسرچ سکالر لکھتے ہیں:  
”عام طور پر اہل علم داڑھی رکھنا دینی لحاظ سے ضروری قرار دیتے ہیں، تاہم ہمارے نزدیک داڑھی رکھنے کا حکم دین میں کہیں بیان نہیں ہوا، لہذا دین کی رو سے داڑھی رکھنا ضروری نہیں۔“

([www.urdu.understandign.islam.org](http://www.urdu.understandign.islam.org))

(8)..... ہندو مشرک نہیں ہیں:  
غامدی صاحب کے ایک شاگرد ”کیا ہندو مشرک ہیں؟“ کے عنوان کے تحت لکھتے ہیں:

”ہمارے نزدیک مشرک وہ شخص ہے جس نے شرک کی حقیقت واضح ہو جانے کے بعد بھی شرک ہی کو بطورِ دین اپنارکھا ہو۔ چونکہ اب کسی ہندو کے بارے میں یقین کے ساتھ نہیں کہا جا سکتا کہ اس نے شرک کی حقیقت واضح ہو جانے کے بعد بھی شرک ہی کو بطورِ دین اپنارکھا ہے، لہذا اسے مشرک نہیں قرار دیا جا سکتا۔“

([www.urdu.understandign.islam.org](http://www.urdu.understandign.islam.org))

(9)..... مسلمان لڑکی کی شادی ہندو لڑکے سے جائز ہے:

حلقة عامدی کے ایک صاحب لکھتے ہیں کہ:

”ہماری رائے میں غیر مسلم کے ساتھ شادی کو منوع یا حرام قرار نہیں دیا جا سکتا۔“

([www.urdu.understandign.islam.org](http://www.urdu.understandign.islam.org))

(10)..... ہم جنس پرستی ایک فطری چیز ہے، اس لیے جائز ہے:

”المورڈ“ کے انگریزی مجلد ”رینی ساں“ کے شمارہ اگست 2005ء میں اس موضوع پر ایک مکمل مضمون موجود ہے۔

(11)..... اگر بغیر سود کے قرضہ نہ ملتا ہو تو سود پر قرضہ لے کر گھر بنانا جائز اور حلال ہے:

(12)..... قیامت کے قریب کوئی امام مہدی نہیں آئے گا:

(بحوالہ ماہنامہ اشراق، جنوری 1996ء، ص 60)

(13)..... امریکہ افغانستان اور عرق پر حملہ کرنے میں حق بجانب ہے:

(انٹرویو ”زندگی“)

(14)..... اسامہ بن لادن اور ملا عمر دونوں انتہا پسند اور دہشت گرد ہیں۔ اور ان کا جہاد کا موقف شرعی طور پر درست نہیں:

(15)..... مسجد اقصیٰ پر مسلمانوں کا نہیں، اس پر صرف یہودیوں کا حق ہے:

(ملاحظہ ہو: اشراق جولائی، اگست 2003ء، اور اشراق مئی، جون 2004ء)

(16)..... تصوف اسلام سے الگ ایک متوازی دین ہے:

”تصوف فی الواقع ایک متوازی دین ہے جسے دین خداوندی کی روح اور حقیقت کے نام سے اس امت میں راجح کرنے کی کوشش کی گئی ہے۔“

(برہان، ص 188، طبع جون 2006ء)

(17) ..... مسلمانوں کے تمام صوفیاء غیر مسلم ہیں:  
غامدی صاحب کے اس فتوے کے بعد کہ:

”تصوف فی الواقع ایک متوازی دین ہے۔“ (برہان، ص 188، طبع جون 2006ء)

امت مسلمہ کے تمام صوفیاء کرام دین اسلام سے خارج، کافر اور غیر مسلم قرار پاتے ہیں۔

(18) ..... شمالی افریقی کے مسلم ممالک (مراکش، الجزائر، تیونس، اور لیبیا وغیرہ) کے مسلمان اصلی قرآن مجید کو چھوڑنے کی وجہ سے غیر مسلم ہو چکے ہیں کیونکہ وہ قراءت ورش اختیار کرنے اور قراءت عامہ ”قراءت حفص“ کو چھوڑنے کے مرتكب ہو کر قرآن کے منکر ہو چکے ہیں لہذا وہ سب کافر ہیں:

غامدی صاحب کا فتویٰ یہ ہے کہ:

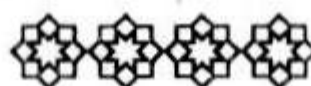
”قرآن صرف وہی ہے جو مصحف میں ثبت ہے، اور جسے مغرب کے چند علاقوں کو چھوڑ کر دنیا میں امت مسلمہ کی عظیم اکثریت اس وقت تلاوت کر رہی ہے۔ یہ تلاوت جس قراءت کے مطابق کی جاتی ہے، اس کے سوا کوئی دوسری قراءت نہ قرآن ہے اور نہ اسے قرآن کی حیثیت سے پیش کیا جاسکتا ہے۔“

(میزان، ص 25، 26، طبع دوم، اپریل 2002ء)

(19) ..... اقامت دین یعنی دین کو قائم کرنے اور دین شریعت کا نفاذ کرنے کا کوئی شرعی حکم موجود نہیں ہے: (برہان، ص 147، طبع جون 2006ء)

(20) ..... افغانستان اور عراق میں خودکش حملے جائز نہیں ہیں:

(اشراق، شمارہ اپریل 2003، ص 41، 42)



ضمیمه

## غامدیات

(غامدی صاحب کا منظوم تعارف)

### 1۔ غامدی نامہ

|                    |                    |
|--------------------|--------------------|
| تحریر تیری ، منطقی | تقریر تیری ، ساحری |
| ویسے تو ہے لکے زئی | کیا خوب تیری شاعری |

جاوید احمد غامدی

|                         |                          |
|-------------------------|--------------------------|
| ٹی وی کا دانش در بھی ہے | کونسل کا تو ممبر بھی ہے  |
| اے منکر وحی خفی!        | اندر بھی ہے، باہر بھی ہے |

جاوید احمد غامدی

|                     |                      |
|---------------------|----------------------|
| کرتے گئے تجھ سے خذر | کتنے ہی تیرے ہم سفر  |
| ہے بے مر وقت آدمی   | جس کا سبب یہ تھا مگر |

جاوید احمد غامدی

|                     |                       |
|---------------------|-----------------------|
| تھا سامنے قرآن دھرا | جب جھوٹ مسجد میں کہا  |
| پائی نئی پھر روشنی  | یوں تو 'جماعت' سے گیا |

جاوید احمد غامدی

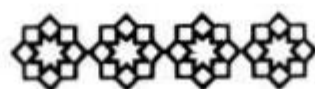
|                         |                     |
|-------------------------|---------------------|
| اجماع امت بھی غلط؟      | معنیِ سنت بھی غلط؟  |
| مرتد کی حد ساقط ہوئی    | سبعہ قراءت بھی غلط؟ |
| <b>جاوید احمد غامدی</b> |                     |
| رقص اور موسیقی درست؟    | تصویر زندہ کی درست؟ |
| کیا مرچے عیسیٰ نہیں!    | حُمَّ کے معنی درست؟ |
| <b>جاوید احمد غامدی</b> |                     |
| تاویل باطل کا فاد       | اے ناقد حکم جہاد    |
| پرویز و مرزا کی کڑی     | اے بش، بلیز کی مراد |

**جاوید احمد غامدی**

|                     |                    |
|---------------------|--------------------|
| اے حامی اعدائے دین! | اے منکرِ شرع متین! |
| تو از کجا برآمدی؟   | روشن خیال را گزین! |

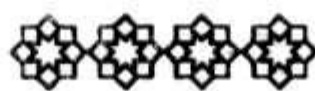
**جاوید احمد غامدی**

|                                    |                              |
|------------------------------------|------------------------------|
| بَدَلْتَ دِينَ أَحْمَدٍ            | أَنْكَرْتَ حَدَّ الْمُرْتَدِ |
| أَنْتَ كَضَالٌ مُّلْجِدٌ           | لَا تَصْلُحُ، لَا تَهْتَدِي  |
| <b>الْغَامِدِيُّ الْغَامِدِيُّ</b> |                              |



## 2-غزل

ربابِ غامدی میں ہے وہی آہنگِ پرویزی  
 وہی ذوقِ تجدُّد، ترکِ سنت، فتنہِ انگیزی  
 بھروسہ کرنہیں سکتے کبھی دانش فروشوں پر  
 سکھاتے ہیں مسلمان کو جو امت سے کم آمیزی  
 ہمیشہ بولتے ہیں دشمنانِ دین کی بولی  
 جہادِ غوری و محمود کو کہتے ہیں خوب ریزی  
 چمن میں نظم لاتے ہیں وہ مصنوعی طریقے سے  
 گھٹادیتے ہیں جس سے حسن فطرت کی دل آؤیزی  
 پرے ہے سرحدِ ادراک سے جبریلؑ کی دنیا  
 جہاں بے کار ہو جاتی ہے اُسپ عقل کی تیزی  
 یہ دینِ حق خود اک طوفانِ عالمگیر ہے جس کو  
 ڈرا سکتی نہیں باطل کی موجودوں کی بلا خیزی  
 رفیقِ اُن سے توقعِ خیر کی ہم کو نہیں ہرگز  
 سیاستِ جن کی لادینی، قیادتِ جن کی چنگیزی



### 3۔ تضمین بر شعر اقبال

یہ خلل دماغ کا ہے یا کسی کی مہرہ بازی  
 کہ مصوری ہے جائز، ہے حال نے نوازی  
 وہ تو بات غیر کی تھی جو تیری زبان سے نکلی  
 کہ اُسامہ اور مُلّا نہ مجاهد ہیں نہ غازی  
 یہ کڑا ہے وقت مانا، مگر اس قدر نہیں ہے  
 کہ جو غزنوی ہے اُس کو بھی سکھائے تو ایا زی  
 یہ ”شراقيوں“ سے کہہ دو کہ رہے گی تا قیامت  
 وہ محمدی شریعت کہ نہیں فقط حجازی  
 یہ ترا عجیب دعویٰ کہ جو دین تو نے سمجھا  
 نہ سمجھ سکا تھا اس کو کوئی شافعی، نہ رازی  
 یہ ترا اصول باطل کہ حدیث دین نہیں ہے  
 ہے خسارا ہی خسارا، یہ نبی سے بے نیازی  
 نہ کوئی اصول تیرا، نہ کوئی رفیق مذهب  
 ہے کبھی سخن طرازی، ہے کبھی زبان درازی  
 تو بدل گیا تو بہتر کہ بدل گئی شریعت  
 کہ موافق تسلیم روان نہیں دین شاہبازی

## 4۔ صاحب اشراق کے اسرار و رموز

صاحب اشراق کے کھلتے ہیں اسرار و رموز  
کشورِ پنجاب میں وہ روحِ مرزا کا بروز  
رقص و موسیقی ہوئے اُس کی شریعت میں حلال  
ہے حرام اس دور میں کفار سے جنگ و قتال  
ہو چکی اُس کی نظر میں ابنِ مریمؐ کی وفات  
اور افسانہ کہ ان سے کھائے گا دجال مات  
اُس کی ہر گفتار میں مذہب کی تاویلات دیکھ  
رشته الفاظ میں اُبجھی ہوئی ہر بات دیکھ  
بندہ خُر کو سکھاتا ہے غلامی کے طریق  
اہل حق سے ہے جدا، وہ اہل باطل کا رفیق  
قرب حاصل ہے اُسے سرکار کے دربار میں  
ہے مگر خود جنس ارزاس وقت کے بازار میں  
آج وہ ہے لشکرِ اعداء کے دل کی آرزو  
رنگ لائے گا مگر اپنے شہیدوں کا لہو

اُس کے مے خانے میں ہے کیسی کرامت کا ظہور

جامِ مشرق لاتا ہے مغرب کی صہبا کا سرور

نغمہ بے سوز پوشیدہ ہے اس کے ساز میں

غیر کا مطلب ہے پہاں اُس کی ہر آواز میں

اس کے نظم باطنی سے پیدا بد نظمی ہوئی

اور قرآن کو سمجھنے میں غلط فہمی ہوئی

‘غامدیت’ دین کی راہوں میں کچ بینی کا نام

‘غامدیت’ دین کے پردے میں بے دینی کا نام

جس میں ہے بوئے تجدہ، دین کا انکار بھی

پائے جاتے ہیں رفیق الحاد کے آثار بھی

